
 

3. ROYAUME SIGNIFIE 

ROYAUTÉ 

Après cela, Jésus voyagea de ville en village, prêchant et 

proclamant la bonne nouvelle du royaume de Dieu (Lc 8:1). 

La signification de l'expression « royaume de Dieu » 

Le « royaume de Dieu » ou « royaume des cieux » est mentionné 58 

fois dans le seul Évangile selon Matthieu. C'était le message principal 

de Jésus. Partout où il allait, il proclamait le royaume de Dieu. Même 

à la fin du livre des Actes, l'apôtre Paul parle du royaume de Dieu. 

Jésus dit que nous devons chercher d'abord le royaume de Dieu et sa 

justice. Ce doit être un sujet important. Alors, pourquoi si peu de gens 

le comprennent-ils ? Prenez un instant pour y réfléchir. Comment 

l'expliqueriez-vous à quelqu'un ? Qui est le roi dans le royaume de 

Dieu ? Le royaume est-il présent, passé ou futur ? Est-il sur terre ou 

au ciel ? Quel est notre rôle en tant que chrétiens ? Que signifie entrer 

dans le royaume de Dieu ? Comment en hériter ? Comment un 

royaume peut-il venir ? Ne prions-nous pas souvent : « Que ton règne 

vienne » ? Que demandons-nous dans nos prières ? Au cours des 100 

dernières années, on estime que 10 000 articles et livres ont été écrits 

sur le royaume de Dieu, répondant à ces questions de diverses 

manières. J'espère que ce chapitre vous éclairera. 

Je crois que toutes les prophéties messianiques de l'Ancien Testament 

et tous les passages du Nouveau Testament relatifs au Royaume de 

Dieu se réfèrent principalement au Messie et à son règne à venir sur 

cette Terre, et non à la souveraineté de Dieu. Tout vient de Dieu, mais 

ce Royaume ne concerne pas la souveraineté de Dieu sur l'univers. 

Le rêve de Nebucadnetsar 

Dans Daniel 2, Daniel explique la signification d'un rêve de 

Nebucadnetsar, roi de Babylone. Il y voit une statue représentant 

quatre grands empires, généralement interprétés comme la Babylonie, 

 Traduit de Anglais vers Français - www.onlinedoctranslator.com 

https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution


la Médo-Perse, la Grèce et Rome. Il s'agit de vastes empires, quatre 

puissants royaumes de l'Antiquité. 

Dans le rêve, un rocher se détache, mais sans l'intervention d'aucune 

main humaine. Il frappe la statue aux pieds et la brise, et le rocher 

devient alors une grande montagne qui remplit toute la terre. Ce rocher 

représente un cinquième royaume, le royaume de Dieu qui durera 

éternellement. Daniel a dit que Dieu établirait un royaume qui ne sera 

jamais détruit et qui ne passera pas sous la domination d'un autre 

peuple (Dn 2:44). C'est ce royaume de Dieu que nous étudions. Notez 

bien qu'il s'agit d'un royaume de Dieu, un royaume terrestre et non 

céleste. Daniel dit à Nebucadnetsar que le grand Dieu montrait au roi 

ce qui arriverait dans l'avenir. Daniel lui confirma que le rêve était vrai 

et que son interprétation était digne de foi (Dn 2:45b). 

L'accomplissement de cette prophétie se produira « aux jours de ces 

rois-là » (les dix orteils de la statue), à la fin des temps présents, 

lorsqu'un rocher (le Messie) détaché de la montagne (Sion) viendra et 

détruira tous ces royaumes, ou ce qui en reste. Lorsque le septième 

ange sonnera de la trompette, de fortes voix proclameront dans le ciel 

que le royaume du monde est devenu le royaume du Seigneur et de 

son Messie, et qu'il régnera pour toujours (Ap 11:15). 

Lorsque Jean-Baptiste et Jésus proclamèrent le royaume de Dieu, ils 

annoncèrent la venue du Messie. Ils ne pouvaient être trop explicites à 

ce sujet, car ils étaient sous la domination de l'Empire romain ; ils 

parlèrent donc du royaume plutôt que du roi. La prophétie la plus claire 

concernant le royaume du Messie dans l'Ancien Testament se trouve 

dans Daniel 7:13-14, le passage d'où Jean et Jésus tirèrent leur 

terminologie. Tandis que Daniel observait la vision, il vit quelqu'un 

qui venait sur les nuées du ciel, semblable à un fils d'homme. Il 

s'approcha de l'Ancien des jours et se fit présenter devant lui. À lui 

furent donnés la domination, la gloire et le royaume., afin que tous les 

peuples, toutes les nations et toutes les langues le servent. Sa 

domination est une domination éternelle qui ne passera jamais, et sa 

royauté ne sera jamais détruit. Daniel demanda à l'ange d'interpréter la 

vision, et il lui fut dit que les quatre bêtes étaient quatre rois qui 

s'élèveraient au pouvoir depuis la Terre, mais qui finiraient par 

disparaître. Les saints des lieux très hauts recevront le royaume et le 

posséderont pourtoujours (Dn 7:17-18). 



Jésus se présentait comme le Fils de l'Homme, un titre pour le Messie, 

mais qui n'était pas évident pour les non-initiés. De même, le royaume 

de Dieu est une expression qui peut être interprétée comme le Messie 

lui-même, sa monarchie ou son règne futur. Jean-Baptiste et Jésus 

l'utilisaient tous deux pour désigner le Messie sans préciser qui il était, 

précaution nécessaire dans le contexte politique dans lequel ils 

vivaient. Jésus ne se déplaçait pas en proclamant publiquement qu'il 

était le Messie. Il parlait du Fils de l'Homme, puis de lui à la troisième 

personne. 

Le royaume est donné au Messie par Dieu, donc la manière la plus 

appropriée de traduire βασιλεία του θεού est le titre de ce livre : « Le 

royaume venant de Dieu ». Cette expression ne désigne pas le règne 

de Dieu en action, ni son règne sur l'univers ou dans nos cœurs. Ce 

royaume est la royauté ou la souveraineté donnée par l'Ancien des 

Jours au « Fils de l'Homme », qui n'est autre que Jésus le Messie. 

Plus tard, Daniel eut une vision de quatre grands animaux, ou bêtes, 

qui sortirent de la mer. On les interprète généralement comme les 

mêmes empires représentés par la statue du chapitre deux. La 

quatrième bête féroce présente des similitudes avec celle décrite dans 

Apocalypse 13. Vient ensuite le point culminant : le royaume, 

l’autorité et la magnificence de toutes les nations de la terre sont 

donnés aux saints. Le royaume du Messie subsiste éternellement, et 

toutes les autorités le servent et lui obéissent (Dn 7:27). 

Le royaume n'est pas un territoire 

Nous avons l'habitude d'entendre parler des royaumes d'Israël et de 

Juda dans la Bible, et à l'époque moderne, il y a le Royaume-Uni et les 

royaumes de Jordanie, d'Arabie saoudite, etc. En français, nous 

pensons instinctivement que « royaume » signifie « territoire ». De 

nombreux commentaires et traductions françaises augmentent la 

confusion. 

En hébreu et en grec, le sens premier du mot « royaume » est le sens 

abstrait de royauté, de domination ou de souveraineté, l'autorité 

suprême que possède un roi, et non son royaume ou son territoire. Lors 

de la traduction de la Bible pour le peuple Boko d'Afrique de l'Ouest, 

nous n'avons eu aucune difficulté à trouver un mot pour « royaume » 

dans ce sens abstrait. C'est un mot courant qui désigne une position 



d'autorité ou de pouvoir. Que vous soyez chef de famille, président 

d'un comité, chef de village ou roi d'une région, l'autorité que vous 

détenez est votre « kpala ». Pour un roi, cela désigne sa royauté ou son 

règne, mais pas son territoire. Lorsqu'un nouveau roi monte sur le 

trône, il hérite de cette royauté. 

Beaucoup de ceux qui prêchent le royaume de Dieu aujourd'hui ne 

comprennent pas cette expression. Ils parlent de construire, d'étendre 

ou de favoriser le royaume, des expressions étrangères aux Écritures. 

Ces verbes se rapportent à la notion territoriale de royaume plutôt qu'à 

l'idée abstraite de royauté ou de règne. Si « royaume » signifie royauté 

ou domination, comment peut-on le construire ou le favoriser ? En 

examinant certaines paraphrases modernes, on trouve « le royaume de 

Dieu » traduit par « le règne présent de Dieu dans la vie de son peuple 

», « cette nouvelle vie dynamique en Christ » ou « la nouvelle société 

de Dieu ». Ces interprétations non seulement passent à côté de 

l'essentiel, mais nous éloignent du sujet traité. Si « mettre sa foi en 

Jésus », « vivre au ciel avec Dieu », « obtenir la vie éternelle » et « 

vivre la nouvelle voie de Dieu » sont des concepts chrétiens valables, 

ils ne correspondent pas au sens sous-jacent du mot « royaume » ou « 

le royaume de Dieu ». Le salut et tout ce qui s'y rattache est une 

bénédiction que l'on trouve dans le royaume de Dieu, mais le sens 

fondamental de « royaume » diffère de celui du salut et ne devrait pas 

être compris ainsi. Ce n'était tout simplement pas ce dont Jésus 

parlait ! 

Même dans les épîtres, qui mettent l'accent sur la communauté 

grandissante de Jésus le Messie, le sens de l'expression « royaume de 

Dieu » ne change pas. Les apôtres étaient disciples de Jésus et avaient 

reçu un enseignement régulier sur le royaume de Dieu. 

Après sa résurrection, Jésus monta au ciel où il siégea sur le trône avec 

le Père. Il bâtit son Église (communauté) ici-bas, et les puissances de 

l'enfer ne prévaudront pas contre elle. À son retour, il accordera aux 

vainqueurs le droit de partager son trône terrestre, tout comme il a 

conquis et partagé le trône de son Père au ciel. Il les invitera en disant : 

« Venez, vous qui êtes bénis de mon Père. Héritez du royaume préparé 

pour vous dès la fondation du monde » (Mt 25, 34). Le règne 

messianique sur terre a toujours fait partie du plan originel de Dieu. 

 



La signification première de « royaume » 

Le mot « royaume » tel qu’il est utilisé dans la Bible a une gamme de 

significations qui sont souvent confondues, et c’est l’une des raisons 

pour lesquelles peu de gens comprennent la véritable signification du 

royaume de Dieu. 

Le lexique hébreu de l'Ancien Testament de Brown, Driver et Briggs 

propose plusieurs traductions du mot hébreu pour « royaume », 

dérivées de la racine triconsonantique hébraïque MLK « roi ». Selon 

le contexte, elles se rapportent à 

statut: souveraineté, domination, pouvoir royal 

bureau: monarchie 

action: régner, gouverner 

zone: royaume, territoire 

Le lexique grec-anglais BAG (Bauer, Arndt & Gingrich) donne les 

significations de βασιλεία « royaume » comme suit : 

  1. royauté, pouvoir royal, règne royal, royaume 

  2. royaume (territoire gouverné par un roi) 

  3. le règne royal ou royaume de Dieu 

Ils le définissent comme un concept principalement eschatologique, 

commençant à apparaître chez les prophètes, élaboré dans des 

passages apocalyptiques et enseigné par Jésus. 

La définition de « βασιλεία » dans le dictionnaire biblique Strong est 

similaire : 

1. pouvoir royal, royauté, domination, règle (à ne pas confondre 

avec un royaume réel mais plutôt avec le droit ou l'autorité de 

gouverner un royaume) 

2. le pouvoir royal de Jésus en tant que Messie triomphant 

3. le pouvoir royal et la dignité conférés aux chrétiens dans le 

royaume du Messie 

4. un royaume, le territoire soumis au règne d'un roi 

5. utilisé dans le Nouveau Testament pour désigner le règne du 

Messie 

La royauté, le pouvoir royal et le règne sont ce à quoi nous devrions 

normalement penser lorsque nous voyons le mot « royaume » dans le 



NT, mais, pour chaque occurrence de l’expression « royaume de Dieu 

», nous devons décider si le verset fait référence à la fonction de 

royauté, à la personne du roi, ou au gouvernement ou à la monarchie 

du roi. 

Dans ce livre, nous nous intéressons principalement à l'expression « 

royaume de Dieu » et à son synonyme « royaume des cieux ». 

Cependant, il existe également les variantes suivantes : 

«Que ton règne vienne» (Mt 6:10), en référence au Père. 

« son royaume » (Mt 13:41), en référence au Fils de l’homme. 

« le royaume de leur Père » (Mt 13:43) 

« Le royaume de mon Père » (Mt 26:29). Le passage parallèle de 

Marc 14:25 parle du « royaume de Dieu ». 

« le règne à venir de notre père David » (Mc 11:10) 

« le royaume du Fils qu'il aime » (Col 1:13) 

« son royaume céleste (celui du Seigneur) » (2 Ti 4:18) 

« le royaume éternel de notre Seigneur et Sauveur Jésus-Christ » (2 

Pi 1:11). 

Toutes ces expressions font référence au futur royaume terrestre du 

Messie, à l'exception de Colossiens 1:13, qui évoque la monarchie. En 

tant qu'enfants de Dieu, nous sommes déjà membres de la famille 

royale. Aucune d'elles ne se rapporte à la souveraineté de Dieu ou à un 

royaume céleste imaginaire, et aucune ne devrait être spiritualisée ni 

assimilée à l'Église. 

Royaume est un mot politique 

Il est difficile de concevoir un mot plus politique que « royaume ». Il 

est comparable à « gouvernement » et à « politique ». La séparation de 

l'Église et de l'État est peut-être souhaitable, mais le royaume de Dieu 

et les royaumes de ce monde relèvent de la même catégorie. Si le terme 

« royaume » désigne la fonction royale, il doit avoir une connotation 

politique. Les Juifs s'attendaient à un royaume juif, politique et 

géographique, avec leur propre Messie juif comme roi sur une vaste 

région du Moyen-Orient et, à terme, sur le monde entier. Lorsqu'ils 

entendirent l'expression sur les lèvres de Jean-Baptiste ou de Jésus, 

c'est ce qu'ils imaginaient. Jean et Jésus étaient des prophètes juifs, 

prêchant à un public juif. Oublions l'idée qu'ils parlaient du 

christianisme. Il n'y avait ni chrétiens ni églises lorsque Jean et Jésus 



prêchaient. L'Église naquit à la Pentecôte, lorsque les disciples furent 

remplis du Saint-Esprit, comme le décrit Actes 2:1-13. 

La venue du Saint-Esprit avait été promise par Jésus. Il avait dit à ses 

disciples qu'ils connaissaient l'existence de l'Esprit parce qu'il était 

avec eux, mais qu'un jour il serait en eux (Jn 14:17). Le Saint-Esprit 

était avec eux tant que Jésus était là, mais il n'était pas en eux avant 

d'être répandu à la Pentecôte. Paul définissait le chrétien comme une 

personne en qui le Saint-Esprit habite. Il disait que quiconque n'a pas 

l'Esprit du Christ n'appartient pas au Christ (Rm 8:9). C'est ce que 

signifie être un chrétien né de nouveau. Les disciples de Jésus 

suivaient un prophète juif et étaient de plus en plus convaincus qu'il 

était le Messie. Dès le début, alors que Jésus rassemblait son équipe, 

André alla trouver son frère Pierre et lui annonça qu'ils avaient trouvé 

le Messie (Jn 1:41). Cette conviction initiale mit du temps à se 

concrétiser. Ce n'est que juste avant la transfiguration, lorsque Pierre, 

Jacques et Jean virent Jésus dans toute sa gloire, que Jésus demanda à 

ses disciples qui ils pensaient qu'il était. Pierre répondit avec assurance 

qu’il était le Messie (Mc 8:29). 

Les nombreuses déclarations des prophètes de l'Ancien Testament 

concernant un royaume messianique ne se sont jamais réalisées. Ce 

sont des promesses d'un royaume terrestre, confirmées par Jean-

Baptiste et Jésus dans leur proclamation. Isaïe a annoncé que, dans les 

derniers jours, la montagne du temple du Seigneur serait établie 

comme la plus haute montagne et s'élèverait au-dessus des collines, et 

que toutes les nations y afflueraient en disant : « Montons au temple 

du Dieu de Jacob, afin qu'il nous enseigne ses voies, et que nous 

marchions dans ses sentiers. » L'instruction viendra de Sion, et la 

parole du Seigneur de Jérusalem. Il sera le juge des nations et tranchera 

les différends de nombreux peuples. De leurs épées, ils forgeront des 

socs de charrue et de leurs lances des serpes. Les nations ne lèveront 

plus l'épée les unes contre les autres, elles n'apprendront même plus la 

guerre (Es 2:2-4). 

Ésaïe prophétisa de nouveau à Israël : un enfant leur naîtrait, un fils 

leur serait donné et le gouvernement reposerait sur ses épaules. On 

l'appellerait Admirable, Conseiller, Dieu puissant, Père éternel, Prince 

de la paix. Son gouvernement et sa paix ne connaîtraient pas de fin. Il 

régnerait sur son royaume, assis sur le trône de David, l'établissant et 



le soutenant par le droit et la justice, dès maintenant et à jamais (Es 

9:6-7). 

De toute évidence, ces prophéties ne se sont pas encore accomplies. 

Nombre des prophéties messianiques de l'Ancien Testament et le 

royaume de Dieu proclamé par Jean et Jésus ne s'accompliront que 

dans les temps à venir, lors de la résurrection des justes (Lc 20:35). 

Les amillénaristes affirment que ce royaume ne doit pas être interprété 

littéralement, tandis que les postmillénaristes pensent qu'il est déjà là 

ou qu'il se réalisera avant le retour du Messie. Y a-t-il quelque chose 

ici qui suggère que ces prophéties ne doivent pas être prises au pied de 

la lettre ? N'est-il pas logique que Dieu instaure un royaume avant la 

fin du monde, où règneront la justice et la droiture, pour montrer à 

l'homme comment les choses auraient pu être sans les guerres, les 

dictatures, la cupidité et l'orgueil des dirigeants mondiaux ? Un jour, 

Jésus sera Roi des rois et Seigneur des seigneurs ici-bas. En tant que 

Dieu, il est toujours roi, mais ses ennemis, qu'ils soient au ciel ou sur 

terre, n'ont pas encore commencé à être éliminés. Il est assis sur le 

trône du Père dans le ciel et gouverne l'univers, mais il n'exerce pas 

encore son autorité sur la Terre, la gouvernant avec une verge de fer 

comme il le fera. 

Ces prophéties peuvent-elles être spiritualisées ou allégorisées afin 

que le royaume terrestre prophétisé du Messie soit aboli ? La nation 

d'Israël est un acteur clé ici, et la géographie du Moyen-Orient a un 

rôle important à jouer. 

Certaines prophéties affirment sans ambiguïté que le Seigneur Dieu 

lui-même régnera sur Terre, ce qui a conduit à la croyance que le 

Messie est en quelque sorte divin. Les Juifs avaient du mal à 

comprendre cela, mais depuis l'incarnation, lorsque le Dieu d'Israël a 

pris chair humaine en Jésus, les chrétiens comprennent comment le 

Seigneur Dieu d'Israël peut régner en tant qu'homme depuis le mont 

Sion. Isaïe a dit qu’en ce jour-là, la lune sera confuse, et le soleil sera 

couvert de honte; car l'Éternel des armées régnera dans la gloire sur la 

montagne de Sion et à Jérusalem, en présence de ses officiers (Es 

24:23). Il a également exprimé qu'ils sont beaux sur les montagnes, les 

pieds de celui qui apportera la paix, annoncera la bonne nouvelle du 

salut et annoncera au peuple de Jérusalem que son Dieu règne. Leurs 

sentinelles élèveront la voix et chanteront de joie, car elles verront le 



retour du Seigneur à Sion. Les ruines de Jérusalem éclateront en chants 

de triomphe, car le Seigneur consolera son peuple et rachètera 

Jérusalem. Le Seigneur portera son bras saint aux yeux de toutes les 

nations, et toutes les extrémités de la terre verront son salut (Es 52:7-

10). Tout cela fait référence à la seconde venue de Jésus, et non à la 

première. 

Différencier les deux royaumes 

Vous n'aurez pas une compréhension claire du royaume de Dieu si, au 

fond de vous, vous l'interprétez comme le royaume de Dieu, l'Église 

ou le ciel. Ceux qui ont spiritualisé le royaume enseignent que le 

royaume de Dieu est le règne universel de Dieu, même si Jésus est 

présenté comme le roi. Dans les Psaumes, nous lisons que Dieu règne 

souverainement sur l'univers : « Le règne appartient à l'Éternel ; il 

domine sur les nations » (Ps 22:27-28). « L'Éternel a établi son trône 

dans les cieux, et son règne domine sur toutes choses » (Ps 103:19). 

Ces passages font référence à la souveraineté de Dieu sur toutes 

choses, mais ce n'est pas le royaume de Dieu annoncé par Jean-

Baptiste et Jésus dans les Évangiles. Il est vrai que dans une expression 

génitive comme « royaume de X », on s'attendrait normalement à ce 

que X soit le roi, mais lorsqu'il s'agit de Dieu, source de toutes choses, 

nous ne pouvons pas être aussi dogmatiques. 

L'apôtre Jean eut une vision de Dieu sur son trône céleste. Le Seigneur 

Dieu Tout-Puissant est roi. Les anciens adorèrent Dieu, déclarant qu'il 

était digne de recevoir gloire, honneur et puissance (Ap 4:11). Puis 

l'Agneau de Dieu apparaît, debout au milieu du trône, et toute la 

création chante, attribuant louange, honneur, gloire et puissance à celui 

qui siège sur le trône et à l'Agneau (Ap 5:13). Ce que fait le Père, le 

Fils le fait, et vice versa. Même un pronom singulier est utilisé pour 

les désigner tous deux dans certains passages : « Le trône de Dieu et 

l'Agneau seront dans la ville, et ses serviteurs l'adoreront » (Ap 22:3). 

On ne peut diviser la Trinité. On ne peut jamais parler du Fils en 

excluant complètement le Père. Le royaume de Dieu, bien 

qu'appartenant principalement au Fils, aura toujours la nuance de venir 

du Père et d'appartenir au Père. Mais ce que je veux dire ici, c'est que 

le royaume de Dieu proclamé par Jésus et Jean-Baptiste se concentre 

sur le royaume terrestre du Messie. Ils ne parlent jamais du règne 



souverain de Dieu sur la création. On peut le considérer comme le 

royaume de Dieu, signifiant que c'est le Père qui a oint et établi le Fils 

comme roi, un royaume dont Dieu est responsable. Mais pour saisir la 

véritable signification du royaume de Dieu, il faut le considérer 

comme le royaume de Jésus le Messie. 

De plus, il est largement admis parmi les biblistes que le mot 

« royaume » dans cette expression a pour sens premier « royauté », 

comme le montrent les définitions du dictionnaire ci-dessus. L'accent 

est mis sur le règne ou l'autorité royale plutôt que sur le royaume ou le 

territoire sur lequel on règne. Si le royaume de Dieu est interprété 

comme la souveraineté de Dieu, comment Jésus peut-il parler de son 

avènement ? Dieu a toujours été le souverain de sa création. Et si le 

royaume de Dieu est sa royauté, comment pouvons-nous espérer le 

posséder ou l'hériter ? Jésus a dit : « Heureux les pauvres, car le 

royaume de Dieu leur appartient » (Lc 6:20). 

Seuls quelques passages du Nouveau Testament font référence au 

royaume que Dieu possède, c'est-à-dire à son règne souverain sur 

l'univers, tandis que l'expression « royaume de Dieu » et son 

synonyme « royaume des cieux » se réfèrent exclusivement à une 

royauté venant de Dieu ou du ciel, une royauté que Dieu établira parmi 

les hommes sur la Terre, une royauté dont les royautés de David et de 

Salomon étaient une préfiguration, une royauté qui appartient à Jésus 

le Messie. 

Herman Ridderbos, dans « L'avènement du Royaume », 1962, écrit : 

« Il convient d'opérer une double distinction. En premier lieu, l'Ancien 

Testament parle d'une royauté générale et d'une royauté particulière du 

Seigneur. La première concerne le pouvoir et la domination universels 

de Dieu sur l'univers et toutes les nations, et se fonde sur la création 

du ciel et de la terre. La seconde dénote la relation particulière entre le 

Seigneur et Israël. » 

La confusion naît lorsque les gens ne font pas la distinction entre ces 

deux royaumes de Dieu. Il est plus clair pour nous de penser en termes 

de royaume céleste et de royaume terrestre. Le trône de Dieu est au 

ciel. Il y règne et est souverain sur l'univers. Le trône du Messie sera 

sur Terre et il régnera sur toute la Terre. Le Messie est l'homme, Jésus, 

et son autorité vient de Dieu le Père. Jésus est le roi, et sa royauté sera 

manifestée à son retour. Dieu règne finalement aussi par ce royaume, 



ce qui reflète la subtile ambiguïté de l'expression, mais là n'est pas 

l'essentiel. Les études théologiques sur le royaume de Dieu prêché par 

Jésus confondent souvent la question en l'assimilant à la souveraineté 

de Dieu telle qu'enseignée dans l'Ancien Testament. Il ne s'agit pas de 

la même chose. Les prophéties de fin des temps de l'Ancien Testament 

ne concernent pas la souveraineté de Dieu ; elles sont messianiques et 

révèlent de nombreux faits concernant le royaume que Jésus établira à 

son retour sur Terre. Beaucoup de ces détails ne sont pas répétés dans 

le Nouveau Testament, mais ils ne doivent pas être négligés. 

L'erreur du « règne de Dieu dans nos cœurs » 

La Bible d'étude NIV (1984) donne une définition commune du 

royaume de Dieu dans son commentaire sur Matthieu 3:2, la première 

occurrence de l'expression dans le NT : 

Le royaume des cieux/Dieu dans la prédication de Jésus telle 

que relatée dans les Évangiles est le règne de Dieu qu'il réalise 

par Jésus-Christ – c'est-à-dire l'établissement du règne de Dieu 

dans le cœur et la vie de son peuple, la victoire sur toutes les 

forces du mal, l'élimination du monde de toutes les 

conséquences du péché – y compris la mort et tout ce qui 

diminue la vie – et la création d'un nouvel ordre de justice et de 

paix. 

Cette définition est vaguement biblique, mais comme les 

commentaires de la NIV sur les événements eschatoliques sont 

principalement amillénaristes, l'accent est mis sur une approche 

erronée. Il ne s'agit pas du règne de Dieu que Jésus instaure dans le 

cœur et la vie de son peuple ; il s'agit du règne futur du Christ sur ce 

monde. Aucun verset des Écritures ne lie le royaume de Dieu à l'idée 

de Dieu régnant dans nos cœurs et nos vies. De plus, affirmer que « le 

royaume de Dieu est le règne de Dieu qu'il instaure par Jésus-Christ » 

ne fait pas ressortir le véritable sens de l'expression, comme Jésus-

Christ étant le roi, son règne sur la terre avec les saints régnant avec 

lui. Jésus confère un royaume aux saints, et c'est leur règne sur le 

monde, dans le cadre de leur glorification, qui est au centre de 

l'attention, et non leur soumission à Dieu. 

La domination de Dieu dans le cœur et la vie de son peuple n'est pas 

si pertinente en eschatologie. Les saints se soumettent volontiers à leur 



Seigneur tandis qu'il récompense, exalte et glorifie son peuple racheté, 

vainquant toutes les forces du mal, éliminant toutes les conséquences 

du péché du monde et instaurant un nouvel ordre de justice et de paix. 

Quelle était la compréhension de Jean Calvin du royaume de Dieu ? Il 

dit : En proclamant le royaume de Dieu, il (le Seigneur) les appelait à 

la foi, car par le royaume de Dieu, dont il enseignait la proximité, il 

entendait le pardon des péchés, le salut, la vie et tout ce que nous 

obtenons en Christ. (Livre 3, chapitre 3, section 19.) Il précise dans 

son Institution que sa compréhension de la royauté du Christ est 

spirituelle. Il ne rompt pas avec la pensée platonicienne d’Augustin et 

dissocie l’expression de ses racines messianiques juives. 

L'expression « le royaume de Dieu/des cieux » désigne le royaume de 

Dieu/des cieux que Dieu établira parmi les hommes sur Terre. Ce 

royaume vient de Dieu, et un homme, Jésus-Christ, descendant de 

David, en sera le roi. C'est un royaume dont nous, ses disciples, 

pouvons hériter, mais nous ne pouvons hériter du règne universel de 

Dieu. 

Depuis son ascension au ciel, Jésus est souvent représenté assis à la 

droite de Dieu sur son trône. Il est là parce qu'il est Dieu. Là où est le 

Père, là est le Fils de Dieu, et là aussi l'Esprit de Dieu. Mais ce n'est 

pas le royaume de Dieu dont Jésus parlait souvent. On ne nous dit 

jamais que Jésus règne du ciel. Après son retour, Jésus régnera sur la 

Terre, sur le trône de son ancêtre David. C'est le royaume de Dieu, un 

royaume qui vient de Dieu ou du ciel, « le royaume du Fils qu'il aime 

». Depuis que Jésus est entré dans l'histoire, il n'y a eu de salut sous 

aucun autre nom sous le ciel, et après son retour comme roi, le 

royaume qu'il établira sera le seul royaume. 

La nature du royaume de Dieu 

Le royaume de Dieu a été décrit de diverses manières : universel, 

particulier, politique, spirituel, manifesté et caché. Comment 

interpréter ces affirmations parfois contradictoires ? Jésus a enseigné 

à ses disciples, par des paraboles, que le royaume est à la fois mondial 

et juif, et spirituel et politique. Aujourd'hui, le royaume n'est qu'une 

prophétie ; dans le futur, il se manifestera au retour du Roi. Ce n'est 

qu'à l'aube du millénaire qu'il pourra être considéré comme 

géographique, lorsque le centre de l'autorité sera à Jérusalem. 



Le royaume de Dieu est juif dans le sens où le roi, le Messie, est juif, 

son trône sera à Jérusalem, et le contexte historique et les prophéties 

s'y rapportant se trouvent dans les Écritures juives, l'Ancien 

Testament. 

Le royaume est politique car le Messie sera roi et exigera une 

allégeance totale. Il régnera d'Orient en Occident et sera à la fois 

législateur et juge. Le royaume est spirituel dans le sens où de 

nombreuses paraboles du royaume de Dieu impliquent la semence, la 

parole de Dieu, semée à l'époque actuelle. C'est en entendant la parole 

de Dieu, en y croyant et en naissant de nouveau par l'Esprit de Dieu 

que les peuples de toutes les nations deviennent enfants de Dieu et 

entrent dans la famille royale comme héritiers de Dieu. Il n'y aura pas 

de royaume avant le retour du Messie, mais les croyants sont déjà 

assurés d'une place dans sa monarchie. 

Il est instructif de comparer le royaume de Dieu et l'État islamique 

auquel aspire l'islam classique. Nombre de musulmans sont connus 

pour privilégier Allah et l'État musulman avant leur pays non 

musulman. Nombre de chrétiens considèrent également que leur 

allégeance à Dieu est primordiale. Le christianisme et l'islam sont deux 

religions dont les fidèles croient que Dieu est suprême, leur roi. La 

différence majeure réside dans le fait que de nombreux musulmans 

tentent de conquérir les royaumes de ce monde par le djihad, tandis 

que les chrétiens croient que Jésus est celui qui remportera la victoire 

pour nous lorsqu'il reviendra et inaugurera le royaume. 

Pilate demanda à Jésus s'il était le roi des Juifs. Jésus répondit que sa 

royauté n'était pas de ce monde, que son autorité venait de Dieu. Il ne 

disait pas que son royaume n'était pas de ce monde. Si c'était le cas, 

ses serviteurs lutteraient pour l'empêcher d'être livré aux Juifs. Mais 

pour l'instant, dit-il, vu la situation, sa royauté n'était pas d'ici. Alors, 

tu es roi ? demanda Pilate. Jésus répondit : Tu le dis, je suis roi. Je suis 

né pour cela et je suis venu dans le monde pour rendre témoignage à 

la vérité (Jn 18:36-37). 

Le royaume de Jésus sera établi sur cette terre, mais il ne sera pas 

comparable aux royaumes terrestres qui disposent d'armées pour 

conquérir et défendre. Sa royauté vient de Dieu, qui, au retour de Jésus, 

remplacera le royaume du monde par le sien. 



Le royaume est comme un trésor caché dans un champ (Mt 13:44). 

Caché, car il n'est pas encore là, il est futur. L'Église est visible et c'est 

une institution religieuse, et non politique. Sa mission est de faire des 

disciples de toutes les nations. Ce sont les saints, les vrais croyants, 

qui hériteront de la monarchie dans le royaume du Messie. Au retour 

de Jésus, tout sera manifesté. Jésus et son peuple gouverneront alors 

le monde. Son trône glorieux sera visible à Jérusalem et il deviendra 

évident que le monde est son domaine. Ce sont les manifestations 

concrètes de son royaume. Mais à notre époque, qu'avons-nous ? Il n'y 

a ni roi, ni trône, ni monarchie active, ni règne. Jésus est assis sur le 

trône du Père, attendant (Hé 10:13) le jour où le Père fera de ses 

ennemis son marchepied. 

On aime comparer le royaume de Dieu à l'Église. C'est difficile, car « 

royaume » est un mot abstrait qui signifie « royauté » ou « règne ». 

Quant aux personnes, il faut penser au roi ou à son gouvernement, la 

monarchie. Le royaume ne désigne jamais les sujets d'un royaume. « 

Les fils du royaume » est une expression biblique qui désigne la 

monarchie, et non les sujets. Jésus a dit que les doux hériteront de la 

terre, c'est-à-dire ceux qui se soumettent à Dieu. Les saints, la véritable 

Église, composée de ceux qui sont nés de nouveau de l'Esprit de Dieu 

de tous temps et de tous lieux, gouverneront dans le royaume à venir. 

Ce sont les « fils du royaume », les princes ou la monarchie, ceux qui 

régneront avec Christ. Plus d'informations à ce sujet ci-dessous. 

Malheureusement, de nombreux membres de l'Église mondiale 

d'aujourd'hui ne feront pas partie du royaume demain. Jésus a dit que 

ceux qui lui disent : Seigneur, Seigneur ! n'entreront pas tous dans le 

royaume des cieux, mais seulement ceux qui font la volonté de son 

Père (Mt 7:21). 

De nombreux passages des Écritures nous disent que le royaume du 

Messie appartient à ce monde. Il siégera sur le trône de David, et le 

Père a dit au Fils de le lui demander, et il lui donnerait les nations en 

héritage, les extrémités de la terre en possession. Il les brisera avec une 

verge de fer et les brisera comme de la poterie (Ps 2:8). Cela ne 

ressemble pas à un royaume spirituel ! 

 

 



L'origine juive du royaume 

Le royaume de Dieu est parfois opposé à la Loi et aux Prophètes (Lc 

16:16). Cette dernière expression évoque l'alliance de Dieu avec Israël, 

tandis que le royaume de Dieu évoque sa nouvelle alliance avec toutes 

les nations, y compris les Juifs croyants. Qu'est-ce qu'une alliance ? 

BAG définit le mot grec comme signifiant « une déclaration de la 

volonté d'une personne, et non le résultat d'un accord entre deux 

parties, comme un pacte ou un contrat ». Une alliance est donc un 

décret, dont Dieu seul fixe les conditions. Dans les alliances de Dieu, 

il promet des bénédictions qui dépendent de l'obéissance de ceux qui 

les reçoivent. Dans mes langues africaines, il était difficile de traduire 

ce concept, mais nous avons finalement opté pour un mot qui signifie 

préoccupation ou engagement. La nouvelle alliance est un décret 

d'engagement divin envers les chrétiens, ratifié par le sang versé du 

Christ, et dépendant de leur foi et de leur obéissance continues. 

Cependant, les dons et l'appel de Dieu sont immuables (Rm 11:29), de 

sorte que les chrétiens nés de nouveau resteront fermes dans leur foi. 

Mais leur expérience quotidienne des bénédictions de Dieu variera en 

fonction de leur volonté de le servir. 

Les royaumes juifs de Juda et d'Israël préfiguraient le royaume du 

Messie, mais dans Matthieu 21:43, Jésus a annoncé que le royaume de 

Dieu serait enlevé aux Juifs et donné à un peuple qui en produirait les 

fruits. Une parabole du royaume (Mt 22:2-10) compare le royaume à 

un roi qui prépare un festin de noces pour son fils (le Messie). Les 

invités initiaux (Israël) ont présenté des excuses, et ils ont été 

disqualifiés. Après cela, tous ont été invités. Israël, en tant que nation, 

n'a jamais réellement possédé le royaume ; ils n'avaient qu'une 

promesse conditionnelle. Le mystère révélé à l'apôtre Paul est que les 

nations sont désormais cohéritiers avec les Juifs, membres du même 

corps (du Christ), et participants de la promesse originelle faite à 

Abraham (Éph 3:6). 

Manger à la table du roi était un élément important de la culture du 

royaume. Le roi ne régnait pas seul ; ses ministres, souvent des 

membres de sa famille et des amis de confiance, régnaient avec lui, et 

la table royale symbolisait leur camaraderie. Jésus dit à ses disciples 

qu'il ne boirait plus de vin jusqu'au jour où il en boirait de nouveau 

dans le royaume de Dieu (Mc 14:25). D'autres versets, dispersés dans 



les Écritures, évoquent le fait de manger et de boire dans le royaume 

de Dieu, et il est passionnant d'envisager cette possibilité. Nombreux 

seront ceux qui viendront d'Orient et d'Occident et prendront place au 

festin avec Abraham, Isaac et Jacob dans le royaume des cieux (Mt 

8:11). Jésus promit à ses disciples qu'ils mangeraient et boiraient à sa 

table dans son royaume (Lc 22:30). La tradition juive était forte de 

l'idée qu'il y ait un banquet dans le royaume de Dieu (Is 25:6 ; Lc 

14:15). « Heureux ceux qui sont invités au festin des noces de 

l'Agneau » est une bénédiction donnée dans Apocalypse 19:9. 

Le ministère de Jésus s'adressait principalement aux Juifs de son 

époque. Il était né roi et leur Messie promis, mais il n'est pas venu 

régner immédiatement ; Dieu avait prévu d'inclure les nations dans la 

hiérarchie dirigeante. Sous la domination de Rome, Jésus a dû utiliser 

un langage convenablement voilé pour parler de lui-même et de son 

futur royaume. N'oublions jamais que Jésus était le Messie promis, et 

que le royaume de Dieu dont il parlait si souvent était son règne futur 

sur terre. C'est pourquoi il nous a dit de prier pour que le royaume de 

Dieu vienne, lorsque sa volonté serait faite sur terre comme au ciel (Mt 

6:10). 

Une véritable compréhension des paraboles révèle comment le 

message de l'Évangile de Jésus serait prêché dans le monde et accueilli 

par ceux qui croiraient en lui. Par la foi, ils seraient sauvés et 

hériteraient du royaume que l'apôtre Jean préfère décrire comme la vie 

éternelle. Le salut consiste à partager la nature de Dieu et à devenir 

parfait, à ressusciter en tant qu'êtres immortels, à être libéré de la 

souffrance, de la tristesse, de la maladie et de la mort, et à régner avec 

Christ sur la terre. Tout cela fait partie de la vie éternelle. 

Le royaume proclamé par Jésus est à la fois céleste et terrestre. Céleste, 

car après la résurrection, la Nouvelle Jérusalem serait leur demeure 

céleste. Le royaume de Dieu est également terrestre, car il implique la 

domination du monde. L'homme a été créé par Dieu pour gouverner le 

monde. Tel était son plan originel pour eux (Gn 1:26 ; 9:2 ; Ps 8:6-8 ; 

115:16) et demeure le plan de Dieu pour les rachetés. 

Certains commentateurs ne comprennent pas le concept abstrait de 

royaume comme royauté et l’interprètent comme un domaine ou un 

peuple. Par conséquent, ils ne peuvent pas donner une bonne 

explication de ce que signifie entrer ou hériter du royaume ou de ce 



que signifie parler du royaume comme étant à venir. Ils passent du 

temps à discuter de la souveraineté de Dieu dans l'Ancien Testament. 

Bien que le royaume ait été préfiguré dans les prophéties, l'expression 

« royaume de Dieu » n'y existe pas. Ils insistent sur la déclaration de 

Jésus : « Le royaume de Dieu est au milieu de vous », ce qui est une 

erreur de traduction. Jésus s’adressait à des pharisiens incrédules. 

Comment le royaume de Dieu pouvait-il être au milieu d’eux ? Il 

faisait référence à lui-même ; c’était lui qui était parmi eux. 

On parle souvent des croyants comme de citoyens du royaume de 

Dieu, ce qui n'est pas enseigné dans la Bible. Cet enseignement ignore 

l'une des plus grandes bénédictions de notre salut : notre glorification 

en tant que dirigeants du royaume du Christ. Dans le Nouveau 

Testament, les chrétiens sont appelés citoyens à deux reprises (Eph 

2:19, Php 3:20). Paul les qualifie de concitoyens avec les saints et de 

membres de la famille de Dieu, et affirme que leur citoyenneté est au 

ciel. Le terme « concitoyens » est ici figuratif, signifiant que les 

nations étaient devenus des « autochtones » ou des « initiés » aux 

côtés des saints juifs. Ils étaient désormais membres de la famille de 

Dieu, tout comme les étrangers de l'Ancien Testament convertis au 

judaïsme et circoncis devenaient membres de la nation d'Israël. Leur 

citoyenneté est au ciel, et non à Rome, à laquelle beaucoup aspiraient. 

Le contexte n'implique pas que les chrétiens soient sujets ou citoyens 

du royaume du Messie. Les membres de la royauté ne sont jamais 

qualifiés de sujets. 

Le royaume terrestre de Dieu prédit par Paul 

Luc nous raconte dans Actes 19:8 qu'à Éphèse, Paul entra dans une 

synagogue et tint des discussions pendant trois mois, persuadant les 

gens au sujet du royaume de Dieu (Ac 19:8). Puis, lorsque Paul arriva 

finalement à Rome vers la fin de son ministère, il enseigna les Juifs de 

Rome, et son message était toujours centré sur le royaume de Dieu. Il 

leur expliqua le royaume de Dieu, essayant de les convaincre de 

l'existence de Jésus à partir de la loi de Moïse et des prophètes (Ac 

28:23). Certains furent convaincus, mais d'autres refusèrent de croire, 

et il leur dit que ce message du salut de Dieu avait été envoyé aux 

nations. Elles écouteraient. Puis Luc raconte qu'il continua à prêcher 

le royaume de Dieu et à enseigner avec assurance et liberté le Seigneur 

Jésus le Messie. 



Il n'y a que dix références au royaume de Dieu dans les épîtres de Paul. 

Son accent et son vocabulaire se sont donc éloignés du règne futur du 

Messie, se concentrant naturellement davantage sur sa signification 

présente. Il enseignait que le royaume de Dieu n'est pas une question 

de nourriture et de boisson, mais de justice, de paix et de joie produites 

par le Saint-Esprit (Rm 14:17), et qu'il ne s'agit pas de simples paroles, 

mais d'une puissance réelle (1 Co 4:20). Aucune de ces affirmations 

ne prouve que le royaume a été réalisé. Ce sont des vérités 

intemporelles. Hériter du royaume était pour lui un événement futur (1 

Co 6:9). Pour interpréter des versets comme celui-ci, nous devons nous 

interroger sur le sens précis du mot « royaume » dans le contexte. 

Comme nous l'avons vu, « royaume » peut désigner le règne, la 

royauté, le domaine ou la maison royale. Dans Romains 14, Paul parle 

des chrétiens faibles et forts et du danger de se juger les uns les autres. 

Quel est le lien avec le royaume de Dieu ? Juste ceci. Le règne futur 

du Messie sera caractérisé par la justice, la paix, la joie et la puissance. 

Les chrétiens, justifiés par la foi en lui, en paix avec Dieu et dans la 

joie de l'Esprit, constitueront le gouvernement du royaume du Messie. 

Ils doivent donc apprendre les valeurs du royaume dès maintenant et 

ne pas se disputer pour des questions futiles comme ce que l'on doit 

manger ou boire. 

Lorsque Paul déclare que Dieu nous a délivrés de la puissance des 

ténèbres et nous a introduits dans le royaume (la monarchie) du Fils 

qu'il aime (Col 1:13), il parle de notre statut. Nous faisons déjà partie 

du royaume du Messie, bien qu'en tant qu'héritiers, car nous n'en 

sommes pas encore entrés en possession. Paul le précise aux 

Corinthiens, dont certains pensaient déjà régner (1 Co 4:8). Jean 

enseignait que la nouvelle naissance garantissait l'entrée dans le 

royaume de Dieu (Jn 3:3), la monarchie messianique. Tel est notre 

statut actuel d'enfants de Dieu, mais il ne se réalisera qu'à la 

résurrection, lorsque nous serons glorifiés et accueillis dans le 

royaume éternel de notre Seigneur et Sauveur Jésus-Christ (2 Pi 1:11). 

Le règne dans la gloire est notre espérance, et non notre expérience 

présente. 

La déclaration la plus claire de Paul concernant le royaume 

messianique se trouve dans 1 Corinthiens 15:24-25. Après que le 

Messie aura régné sur la terre et soumis à lui tous les dirigeants, toutes 

les autorités et tous les pouvoirs, viendra la fin (du monde), lorsqu'il 



remettra le royaume à Dieu le Père. Assis sur le trône de son Père au 

ciel, Jésus n'élimine pas immédiatement ces puissances maléfiques. Il 

ne le fera ici-bas que lorsqu'il régnera depuis Sion (Ps 2:6-12). 

Paul soutient qu'en tant qu'enfants de Dieu, nous sommes ses héritiers 

et cohéritiers avec Christ. Tel est notre statut : rien n'est hérité tant que 

le royaume n'est pas établi. Les doux hériteront la terre (Mt 5:5), mais 

le temps n'est pas encore venu. Si nous prouvons notre fidélité en 

partageant ses souffrances, nous partagerons aussi sa gloire (Rm 8:17). 

Paul dit avoir tout enduré pour les élus, afin qu'eux aussi reçoivent le 

salut par le Messie Jésus, ainsi que la gloire éternelle. S'ils persévèrent, 

ils régneront avec lui (2 Tm 2:10, 12a). Ce salut inclut la gloire 

éternelle que nous recevrons lorsque nous régnerons avec le Messie. 

Paul exhorte les croyants à vivre d'une manière digne de Dieu, qui les 

appelle à son royaume et à sa gloire (1 Th 2:12). « Son royaume » est 

le règne messianique, et non le règne universel de Dieu, et sa gloire est 

celle de participer au gouvernement et à la monarchie messianiques. 

Le temps ici est présent (appels), ou plutôt habituel ; c'est ce que Dieu 

fait habituellement : il appelle les hommes à entrer dans la monarchie 

et la gloire de son Fils. 

Paul place sa charge envers Timothée dans une perspective 

eschatologique solennelle lorsqu'il dit : 

Je t'en conjure devant Dieu et devant Jésus-Christ, qui doit juger 

les vivants et les morts, et en vue de son avènement pour son 

règne (2 Tm 4:1). 

C'est Jésus-Christ qui jugera les vivants et les morts. Il reviendra 

certainement (son apparition), et son royaume est la réalité ultime (2 

Timothée 4:1). Cet avertissement solennel est en harmonie avec les 

événements futurs décrits dans Apoc. 19-20 : la seconde venue du 

Christ, le millénium et le jugement du trône blanc. Paul dit également 

à Timothée que le Seigneur le délivrera de toute attaque et le conduira 

sain et sauf dans son royaume céleste (2 Ti 4:18). Le royaume est futur 

pour Paul et céleste. Le commentaire de la NIV suggère le ciel lui-

même, car au verset 6, Paul dit : « Le moment de mon départ est 

arrivé » (2 Ti 4:6). Mais le ciel est-il jamais décrit dans les Écritures 

comme un « royaume céleste » ? Paul mentionne le royaume du 

Messie au verset 1, et il fait référence à son apparition au verset 8. Le 

lexique grec BAG définit l'adjectif « céleste » comme « quelque chose 



qui est là, au ciel, avec Dieu, ou qui y appartient naturellement, ou qui 

en vient ». De même que le royaume de Dieu se traduit mieux par « 

royaume de Dieu », de même ici, le royaume céleste est le royaume 

qui descend du ciel. C'est ce que Paul attendait, et non un état 

intermédiaire au ciel dont nous savons très peu de choses. D'autres 

choses sont qualifiées de « célestes » en raison de leur origine céleste : 

L'homme céleste - Jésus (1 Co 15:48-49) 

Un appel céleste - de Dieu (Hé 3:1) 

Le don céleste - le Saint-Esprit (Hé 6:4) 

Une patrie meilleure, une patrie céleste, la cité que Dieu leur a 

préparée (Hé 11:16). 

La Jérusalem céleste (Hé 12:22) – la ville qui descend du ciel 

d’auprès de Dieu (Ap 21:2). 

Voici la Nouvelle Jérusalem, la cité éternelle où Dieu vit avec ses 

anges et les âmes des justes morts. De plus, le trône de Dieu et de 

l'Agneau s'y trouvent ; le Messie et ses saints ressuscités y régneront. 

Le royaume dans Hébreux, Jacques et Pierre 

On trouve dix autres références au royaume de Dieu dans les livres des 

Hébreux à l'Apocalypse, et il est instructif de constater que tous ces 

auteurs l'interprètent comme un royaume messianique terrestre. Du 

moins, c'est ce que pensent de nombreux érudits. 

Citant le Psaume 45:6, l'auteur de l'épître aux Hébreux interprète le roi 

du Psaume 45 comme le Messie, le Fils de Dieu. Il l'appelle Dieu et 

affirme que son trône est éternel, et que le sceptre de son règne est un 

sceptre de justice (Hé 1:8). 

Dans Hébreux 12:28, il fait une observation importante : nous 

recevons un royaume inébranlable. Recevoir ce royaume équivaut à 

en hériter et à régner avec le Messie durant son règne millénaire. 

Jacques, le frère du Seigneur, a dit que Dieu a choisi les pauvres du 

monde pour qu'ils deviennent riches en foi et héritiers du royaume qu'il 

a promis à ceux qui l'aiment (Jc 2:5). Fort de ses origines juives 

pieuses, il avait une foi profonde que nous serions héritiers du royaume 

messianique. 



Pierre dit aux destinataires de sa lettre que s'ils confirment leur appel 

et leur élection, ils seront généreusement admis dans le royaume 

éternel de leur Seigneur et Sauveur Jésus le Messie. L'entrée dans le 

royaume éternel est la conséquence logique de l'entrée dans la 

monarchie, qui se produit par la naissance d'eau et d'Esprit (Jn 3:5). 

Cette entrée dans le royaume terrestre à la venue de Jésus fait suite à 

la résurrection (1 Co 15:50), car la chair et le sang ne peuvent hériter 

du royaume. Les saints ressusciteront et rencontreront le Seigneur dans 

les airs à sa venue, et par la suite, ils seront toujours avec lui. Selon 

moi, notre demeure et notre trône, dès la résurrection, seront dans la 

Nouvelle Jérusalem, d'où nous gouvernerons le monde. 

Enseignement sommaire sur le royaume de Dieu 

1. Dans l'enseignement de Jésus, le « royaume de Dieu » fait 

régulièrement référence à un royaume messianique terrestre futur, 

et non à la souveraineté de Dieu sur l'univers. Jésus a utilisé le titre 

de « Fils de l'homme » du livre de Daniel pour parler de lui-même 

à la troisième personne et éviter d'être explicitement le Messie. De 

même, il a utilisé l'expression « royaume de Dieu » pour évoquer 

son royaume à venir et éviter d'être perçu comme une menace pour 

Rome ou les Hérodiens. Il s'adressait plus ouvertement à son cercle 

intime de disciples, mais aux foules, il parlait en paraboles et 

employait des expressions cryptiques. « Cryptique » signifie ici 

obscur, secret ou énigmatique. 

2. Le terme « royaume » ne doit pas être interprété comme un domaine 

géographique. Il doit normalement être compris comme signifiant 

« règne », « royauté » ou « gouvernement ». Cependant, il ne peut 

y avoir de royaume sans roi, et l'expression désigne souvent le roi 

lui-même (Mt 3:2, 4:17, Lc 11:20, 17:21). Lorsqu'on parle de 

l'avènement du royaume de Dieu, l'accent est mis sur le roi ; un 

concept abstrait comme « règne » ou « royauté » ne peut venir tout 

seul. 

3. L'expression génitive grecque « de Dieu » exprime souvent l'origine 

plutôt que la possession. Il s'agit d'un royaume qui trouve son 

origine en Dieu et qui contraste avec les royaumes de ce monde qui 

trouvent leur origine dans la politique humaine. Il ne faut pas le 

confondre avec le règne souverain de Dieu sur sa création ; il s'agit 



du règne du Messie ou de son gouvernement, la monarchie. 

L'expression « royaume de Dieu » n'apparaît jamais dans l'Ancien 

Testament. Dans le Nouveau Testament, elle désigne le royaume 

messianique. 

4. Le royaume de Dieu règne sur la terre, et non au ciel. Un homme, 

le Messie, est le roi adoré et, par lui, le Père. Il régnera depuis 

Jérusalem sur le peuple d'Israël rassemblé, accomplissant ainsi les 

prophéties messianiques des prophètes. L'Église ressuscitée et 

enlevée lui sera unie et régnera avec lui, accomplissant ainsi la 

promesse de sa glorification. Le Messie rajeunira la terre et la 

société humaine. L'existence de ce royaume justifiera à la fois Israël 

comme nation élue de Dieu et l'Église comme peuple élu de Dieu 

parmi toutes les nations. 

5. Le royaume de Dieu, tel qu'enseigné par Jésus, est son règne futur, 

qui commencera à son retour glorieux sur Terre. Les amillénaristes 

enseignent que, puisque Jésus est maintenant sur le trône céleste, à 

la droite du Père, le royaume de Dieu est déjà présent. On ne peut 

nier que Jésus est sur le trône et qu'il règne sur tout, mais il partage 

simplement le trône céleste de son Père ; ce n'est pas le royaume de 

Dieu. Le Messie a créé toutes choses et il maintient toutes choses 

ensemble (Col 1:17). Sa place légitime est donc sur le trône de 

Dieu, mais ce n'est pas le « royaume de Dieu » que Jésus a 

proclamé. Le règne futur du Messie sur Terre n'a pas encore 

commencé. Il existe deux trônes divins : le trône du Père céleste et 

le trône davidique sur Terre. Il y a aussi deux résurrections : l’une 

des justes, pour la vie (Lc 14:14, Jn 5:29, 1 Co 15:23, 1 Th 4:16, 

Ap 20:5) et l’autre des méchants, pour la condamnation. Il ne s’agit 

pas du même événement ; le millénaire les sépare. Il n’y a qu’un 

seul jour de jugement personnel, celui du grand trône blanc 

d’Apocalypse 20:11-15. Cependant, le Jour du Seigneur, qui 

coïncide avec l’arrivée du Messie, est aussi un grand jugement pour 

les nations rebelles à Dieu. Les justes ne sont pas jugés (Jn 5:24, 

Rm 8:1), mais récompensés pour leur service (Mt 16:27, 1 Co 3:12-

15, 2 Co 5:10, Ap 22:12). 

6. Je ne vois ni la nécessité ni la preuve d'une théologie d'un royaume 

de Dieu réalisé. Lorsque Paul dit que le Père nous a délivrés de la 

domination des ténèbres et nous a introduits dans le royaume du 



Fils qu'il aime (Col 1:13), il pense à notre position en Christ ; nous 

sommes délivrés de la domination des ténèbres, nous sommes 

sauvés, nos péchés sont pardonnés, nous sommes enfants de Dieu, 

nous sommes assis avec Christ dans les lieux célestes, mais nous ne 

sommes que les héritiers du royaume, comme l'est le Messie. Il 

s'agit peut-être d'une théologie réalisée, mais pas d'une eschatologie 

réalisée. Nous ne régnons pas encore avec Christ sur son royaume 

terrestre. Paul n'écrit pas beaucoup sur le royaume de Dieu ; Il se 

concentre sur l'évangélisation, l'implantation d'églises et les affaires 

pastorales, mais il croyait que le royaume de Dieu était un 

événement futur (1 Co 6:9, 15:50, 2 Th 1:5), tout comme Luc (Lc 

22:18, Ac 14:22) et Pierre (2 Pi 1:11). Paul a dit que nous devons 

endurer de nombreuses épreuves pour entrer dans le royaume de 

Dieu. Nous ne régnons pas encore, mais Paul a dit que si nous 

persévérons, nous régnerons avec lui (2 Tm 2:12). Et Jésus 

ressuscité a promis de donner aux vainqueurs autorité sur les 

nations (Ap 2:26). Jean a vu les anciens et les êtres vivants chanter 

des louanges à l'Agneau, déclarant qu'il avait racheté les hommes 

et fait d'eux un royaume et des prêtres pour Dieu, et qu'ils 

régneraient sur la terre (Ap 5:10). 

7.Il n'existe pas de royaume sur Terre sans un roi visible. Ce n'est qu'au 

retour de Jésus que le royaume de Dieu sera manifesté. Selon les 

paraboles de Jésus, l'accomplissement de la Grande Mission 

engendrera une moisson d'âmes de toutes tribus et nations, et c'est 

cette multitude qui régnera avec Christ sur Terre. L'ère de l'Église 

est parfois qualifiée de royaume de Dieu, encore inachevé, mais 

sans la présence physique du Christ sur Terre, le royaume ne peut 

en aucun cas être qualifié d'inauguré. Les saints régneront avec 

Christ sur la Terre, et le royaume ne sera inauguré que lorsque tous 

les croyants seront entrés (Rm 11:25), et après leur résurrection. 

8. Entrer dans le royaume de Dieu ne signifie pas entrer dans une zone 

géographique en tant que citoyen ou sujet ; c'est entrer dans le 

gouvernement du Messie. Les croyants sont appelés enfants de 

Dieu ; ils sont fils du royaume, ce qui signifie qu'ils sont princes. 

Les millions de personnes du peuple de Dieu, issues de toutes les 

nations, formeront une grande famille royale, ou monarchie. C'est 

pourquoi la mère de Jacques et de Jean demanda à Jésus si ses fils 

pouvaient siéger à sa droite et à sa gauche dans son royaume. Le 



plus grand dans le royaume (la monarchie) est celui qui s'humilie. 

Jésus dit à ses disciples que les fils du roi ne paient pas d'impôts ; 

ils sont donc exemptés de l'impôt du temple (Mt 17:26). On en 

déduit que les disciples appartiennent à la maison royale. 

9. Hériter du royaume, c'est gagner une place dans le gouvernement 

du Messie. Le royaume est donné aux croyants et leur est conféré. 

Ils ne sont pas des sujets. Ils n'héritent pas du royaume de Dieu le 

Père ; le royaume dont ils héritent est ici-bas. 

10. Le grand chapitre sur la résurrection nous enseigne que le Messie 

est ressuscité le premier, et qu'à sa venue, ceux qui lui appartiennent 

ressusciteront. Puis, à la fin, après avoir régné et détruit toute 

domination et toute puissance, il remettra le royaume à Dieu le Père 

(1 Co 15:24-25). Voilà ; le Messie doit régner sur la Terre. C'est le 

royaume de Dieu que Jean-Baptiste et Jésus ont proclamé, le 

royaume décrit par Jean dans Apocalypse 20 comme un règne de 

mille ans. Après ce règne terrestre durant lequel le Christ aura 

vaincu toute opposition, il remettra sa royauté messianique à son 

Père, afin que Dieu soit tout en tous. 

11. Dans Apoc 19-20, Jean énumère les événements du retour et du 

règne de Jésus dans l’ordre chronologique jusqu’à la fin de ce 

monde. 

19:11-14 Jésus revient avec les armées du ciel, vêtus de lin fin, 

blanc et pur (cf. 19:8). Ce sont les élus, les appelés et les fidèles (cf. 

17:14), les chrétiens morts qui viennent de ressusciter. 

19:15-16 La bataille d'Armageddon dans les environs de Jérusalem. 

19:17-18 Un appel aux oiseaux charognards pour profiter du grand 

souper de Dieu ; le massacre des nations venues s'opposer à Dieu. 

19:19-21 L’Antéchrist et le faux prophète sont capturés et jetés en 

enfer. 

20:1-3 Satan est lié pour 1000 ans. 

20:4-6 Jean vit des trônes et ceux qui y étaient assis. Ce sont des 

martyrs fidèles, tués lors de la persécution de l'Antéchrist, 

ressuscités au retour du Christ et régnant avec lui depuis mille ans. 



20:7-10 La libération de Satan après les 1000 ans, sa rébellion 

finale et sa condamnation. 

20:11-15 La résurrection des méchants, le jugement du trône blanc 

et la fin de la création présente. 

La thèse centrale de ce livre est que le royaume de Dieu est le règne 

futur du Messie sur Terre. Jésus sera roi. Il est le Fils de Dieu, la 

deuxième personne de la Sainte Trinité, Dieu lui-même et, à ce titre, il 

est toujours souverain et, comme on nous le répète à maintes reprises, 

il est assis à la droite de Dieu. Mais pour les prophètes juifs, il était un 

fils de Dieu, le régent de Dieu qui régnerait sur Terre à sa place. 

L'expression « royaume de Dieu » est volontairement ambiguë. Si 

nous considérons Jésus comme Dieu, alors il s'agit du royaume de 

Dieu, mais si nous le considérons comme un Messie humain, désigné 

par Dieu, comme les Juifs le comprenaient, alors il s'agit du royaume 

de Dieu. Son royaume ne trouve pas son origine dans la politique 

humaine comme les grands royaumes de ce monde ; c'est un royaume 

établi par Dieu. 

 

 


