29 Traduit de Anglais vers Francais - www.onlinedoctranslator.com

3. ROYAUME SIGNIFIE
ROYAUTE

Apres cela, Jésus voyagea de ville en village, préchant et
proclamant la bonne nouvelle du royaume de Dieu (Lc 8:1).

La signification de l'expression « royaume de Dieu »

Le « royaume de Dieu » ou « royaume des cieux » est mentionné 58
fois dans le seul Evangile selon Matthieu. C'était le message principal
de Jésus. Partout ou il allait, il proclamait le royaume de Dieu. Méme
a la fin du livre des Actes, 1'apotre Paul parle du royaume de Dieu.
Jésus dit que nous devons chercher d'abord le royaume de Dieu et sa
justice. Ce doit étre un sujet important. Alors, pourquoi si peu de gens
le comprennent-ils ? Prenez un instant pour y réfléchir. Comment
I'expliqueriez-vous a quelqu'un ? Qui est le roi dans le royaume de
Dieu ? Le royaume est-il présent, passé ou futur ? Est-il sur terre ou
au ciel ? Quel est notre role en tant que chrétiens ? Que signifie entrer
dans le royaume de Dieu ? Comment en hériter ? Comment un
royaume peut-il venir ? Ne prions-nous pas souvent : « Que ton régne
vienne » ? Que demandons-nous dans nos prieres ? Au cours des 100
derniéres années, on estime que 10 000 articles et livres ont été écrits
sur le royaume de Dieu, répondant a ces questions de diverses
manieres. J'espere que ce chapitre vous éclairera.

Je crois que toutes les prophéties messianiques de 1'Ancien Testament
et tous les passages du Nouveau Testament relatifs au Royaume de
Dieu se référent principalement au Messie et a son régne a venir sur
cette Terre, et non a la souveraineté de Dieu. Tout vient de Dieu, mais
ce Royaume ne concerne pas la souveraineté de Dieu sur l'univers.

Le réve de Nebucadnetsar

Dans Daniel 2, Daniel explique la signification d'un réve de
Nebucadnetsar, roi de Babylone. Il y voit une statue représentant
quatre grands empires, généralement interprétés comme la Babylonie,


https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution

la Médo-Perse, la Gréce et Rome. Il s'agit de vastes empires, quatre
puissants royaumes de I'Antiquité.

Dans le réve, un rocher se détache, mais sans l'intervention d'aucune
main humaine. Il frappe la statue aux pieds et la brise, et le rocher
devient alors une grande montagne qui remplit toute la terre. Ce rocher
représente un cinquiéme royaume, le royaume de Dieu qui durera
¢ternellement. Daniel a dit que Dieu établirait un royaume qui ne sera
jamais détruit et qui ne passera pas sous la domination d'un autre
peuple (Dn 2:44). C'est ce royaume de Dieu que nous étudions. Notez
bien qu'il s'agit d'un royaume de Dieu, un royaume terrestre et non
céleste. Daniel dit a Nebucadnetsar que le grand Dieu montrait au roi
ce qui arriverait dans 'avenir. Daniel lui confirma que le réve était vrai
et que son interprétation était digne de foi (Dn 2:45b).

L'accomplissement de cette prophétie se produira « aux jours de ces
rois-la » (les dix orteils de la statue), a la fin des temps présents,
lorsqu'un rocher (le Messie) détaché de la montagne (Sion) viendra et
détruira tous ces royaumes, ou ce qui en reste. Lorsque le septieme
ange sonnera de la trompette, de fortes voix proclameront dans le ciel
que le royaume du monde est devenu le royaume du Seigneur et de
son Messie, et qu'il régnera pour toujours (Ap 11:15).

Lorsque Jean-Baptiste et Jésus proclamerent le royaume de Dieu, ils
annoncerent la venue du Messie. Ils ne pouvaient étre trop explicites a
ce sujet, car ils étaient sous la domination de I'Empire romain ; ils
parlérent donc du royaume plutot que du roi. La prophétie la plus claire
concernant le royaume du Messie dans I'Ancien Testament se trouve
dans Daniel 7:13-14, le passage d'ou Jean et Jésus tirerent leur
terminologie. Tandis que Daniel observait la vision, il vit quelqu'un
qui venait sur les nuées du ciel, semblable a un fils d'homme. Il
s'approcha de I'Ancien des jours et se fit présenter devant lui. A lui
furent donnés la domination, la gloire et le royaume., afin que tous les
peuples, toutes les nations et toutes les langues le servent. Sa
domination est une domination éternelle qui ne passera jamais, et sa
royauté ne sera jamais détruit. Daniel demanda a l'ange d'interpréter la
vision, et il lui fut dit que les quatre bétes étaient quatre rois qui
s'éleveraient au pouvoir depuis la Terre, mais qui finiraient par
disparaitre. Les saints des lieux tres hauts recevront le royaume et le
posséderont pourtoujours (Dn 7:17-18).



Jésus se présentait comme le Fils de 'Homme, un titre pour le Messie,
mais qui n'était pas évident pour les non-initiés. De méme, le royaume
de Dieu est une expression qui peut étre interprétée comme le Messie
lui-méme, sa monarchie ou son régne futur. Jean-Baptiste et Jésus
l'utilisaient tous deux pour désigner le Messie sans préciser qui il était,
précaution nécessaire dans le contexte politique dans lequel ils
vivaient. Jésus ne se déplagait pas en proclamant publiquement qu'il
¢tait le Messie. Il parlait du Fils de 'Homme, puis de lui a la troisiéme
personne.

Le royaume est donné au Messie par Dieu, donc la maniére la plus
appropriée de traduire Baciieio Tov Beo est le titre de ce livre : « Le
royaume venant de Dieu ». Cette expression ne désigne pas le régne
de Dieu en action, ni son régne sur l'univers ou dans nos ceeurs. Ce
royaume est la royauté ou la souveraineté donnée par I'Ancien des
Jours au « Fils de 'Homme », qui n'est autre que Jésus le Messie.

Plus tard, Daniel eut une vision de quatre grands animaux, ou bétes,
qui sortirent de la mer. On les interpréte généralement comme les
mémes empires représentés par la statue du chapitre deux. La
quatrieme béte féroce présente des similitudes avec celle décrite dans
Apocalypse 13. Vient ensuite le point culminant: le royaume,
I’autorité et la magnificence de toutes les nations de la terre sont
donnés aux saints. Le royaume du Messie subsiste éternellement, et
toutes les autorités le servent et lui obéissent (Dn 7:27).

Le royaume n'est pas un territoire

Nous avons l'habitude d'entendre parler des royaumes d'Israél et de
Juda dans la Bible, et a I'époque moderne, il y a le Royaume-Uni et les
royaumes de Jordanie, d'Arabie saoudite, etc. En francais, nous
pensons instinctivement que « royaume » signifie « territoire ». De
nombreux commentaires et traductions frangaises augmentent la
confusion.

En hébreu et en grec, le sens premier du mot « royaume » est le sens
abstrait de royauté, de domination ou de souveraineté, l'autorité
supréme que possede un roi, et non son royaume ou son territoire. Lors
de la traduction de la Bible pour le peuple Boko d'Afrique de 1'Ouest,
nous n'avons eu aucune difficulté a trouver un mot pour « royaume »
dans ce sens abstrait. C'est un mot courant qui désigne une position



d'autorité ou de pouvoir. Que vous soyez chef de famille, président
d'un comité, chef de village ou roi d'une région, 'autorité que vous
détenez est votre « kpala ». Pour un roi, cela désigne sa royauté ou son
régne, mais pas son territoire. Lorsqu'un nouveau roi monte sur le
trone, il hérite de cette royauté.

Beaucoup de ceux qui préchent le royaume de Dieu aujourd'hui ne
comprennent pas cette expression. Ils parlent de construire, d'étendre
ou de favoriser le royaume, des expressions étrangéres aux Ecritures.
Ces verbes se rapportent a la notion territoriale de royaume plutot qu'a
l'idée abstraite de royauté ou de régne. Si « royaume » signifie royauté
ou domination, comment peut-on le construire ou le favoriser ? En
examinant certaines paraphrases modernes, on trouve « le royaume de
Dieu » traduit par « le régne présent de Dieu dans la vie de son peuple
», « cette nouvelle vie dynamique en Christ » ou « la nouvelle société
de Dieu ». Ces interprétations non seulement passent a coté de
l'essentiel, mais nous ¢€loignent du sujet traité. Si « mettre sa foi en
Jésus », « vivre au ciel avec Dieu », « obtenir la vie éternelle » et «
vivre la nouvelle voie de Dieu » sont des concepts chrétiens valables,
ils ne correspondent pas au sens sous-jacent du mot « royaume » ou «
le royaume de Dieu ». Le salut et tout ce qui s'y rattache est une
bénédiction que l'on trouve dans le royaume de Dieu, mais le sens
fondamental de « royaume » differe de celui du salut et ne devrait pas
étre compris ainsi. Ce n'était tout simplement pas ce dont Jésus
parlait !

Méme dans les épitres, qui mettent l'accent sur la communauté
grandissante de Jésus le Messie, le sens de 1'expression « royaume de
Dieu » ne change pas. Les apotres étaient disciples de Jésus et avaient
recu un enseignement régulier sur le royaume de Dieu.

Apres sa résurrection, Jésus monta au ciel ou il siégea sur le trone avec
le Pére. 11 batit son Eglise (communauté) ici-bas, et les puissances de
I'enfer ne prévaudront pas contre elle. A son retour, il accordera aux
vainqueurs le droit de partager son trone terrestre, tout comme il a
conquis et partagé le trone de son Pére au ciel. Il les invitera en disant :
« Venez, vous qui €tes bénis de mon Pere. Héritez du royaume préparé
pour vous des la fondation du monde » (Mt 25, 34). Le régne
messianique sur terre a toujours fait partie du plan originel de Dieu.



La signification premiere de « royaume »

Le mot « royaume » tel qu’il est utilis¢ dans la Bible a une gamme de
significations qui sont souvent confondues, et c’est I’une des raisons
pour lesquelles peu de gens comprennent la véritable signification du
royaume de Dieu.

Le lexique hébreu de I'Ancien Testament de Brown, Driver et Briggs
propose plusieurs traductions du mot hébreu pour « royaume »,
dérivées de la racine triconsonantique hébraique MLK « roi ». Selon
le contexte, elles se rapportent a

statut:  souveraineté, domination, pouvoir royal
bureau: monarchie

action: régner, gouverner

zone:  royaume, territoire

Le lexique grec-anglais BAG (Bauer, Arndt & Gingrich) donne les
significations de Pactieio « royaume » comme suit :

1. royauté, pouvoir royal, régne royal, royaume
2. royaume (territoire gouverné par un roi)
3. le régne royal ou royaume de Dieu

Ils le définissent comme un concept principalement eschatologique,
commengant a apparaitre chez les prophetes, élaboré dans des
passages apocalyptiques et enseigné par Jésus.

La définition de « Baciieia » dans le dictionnaire biblique Strong est
similaire :

1. pouvoir royal, royauté, domination, régle (a ne pas confondre
avec un royaume réel mais plutdt avec le droit ou 'autorité de
gouverner un royaume)

2. le pouvoir royal de Jésus en tant que Messie triomphant

3. le pouvoir royal et la dignité conférés aux chrétiens dans le
royaume du Messie

4. un royaume, le territoire soumis au régne d'un roi

5. utilisé dans le Nouveau Testament pour désigner le régne du
Messie

La royauté, le pouvoir royal et le régne sont ce a quoi nous devrions
normalement penser lorsque nous voyons le mot « royaume » dans le



NT, mais, pour chaque occurrence de 1I’expression « royaume de Dieu
», nous devons décider si le verset fait référence a la fonction de
royauté, a la personne du roi, ou au gouvernement ou a la monarchie
du roi.

Dans ce livre, nous nous intéressons principalement a 1'expression «
royaume de Dieu » et a son synonyme « royaume des cieux ».
Cependant, il existe également les variantes suivantes :

«Que ton reégne vienne» (Mt 6:10), en référence au Pére.

« son royaume » (Mt 13:41), en référence au Fils de ’homme.

« le royaume de leur Pere » (Mt 13:43)

« Le royaume de mon Pére » (Mt 26:29). Le passage parall¢le de
Marc 14:25 parle du « royaume de Dieu ».

« le régne a venir de notre pere David » (Mc 11:10)

« le royaume du Fils qu'il aime » (Col 1:13)

« son royaume céleste (celui du Seigneur) » (2 Ti 4:18)

« le royaume éternel de notre Seigneur et Sauveur Jésus-Christ » (2
Pi1:11).

Toutes ces expressions font référence au futur royaume terrestre du
Messie, a I'exception de Colossiens 1:13, qui évoque la monarchie. En
tant qu'enfants de Dieu, nous sommes déja membres de la famille
royale. Aucune d'elles ne se rapporte a la souveraineté de Dieu ou a un
royaume céleste imaginaire, et aucune ne devrait étre spiritualisée ni
assimilée a 'Eglise.

Royaume est un mot politique

I1 est difficile de concevoir un mot plus politique que « royaume ». Il
est comparable a « gouvernement » et a « politique ». La séparation de
I'Eglise et de 1'Etat est peut-étre souhaitable, mais le royaume de Dieu
et les royaumes de ce monde relévent de la méme catégorie. Si le terme
« royaume » désigne la fonction royale, il doit avoir une connotation
politique. Les Juifs s'attendaient & un royaume juif, politique et
géographique, avec leur propre Messie juif comme roi sur une vaste
région du Moyen-Orient et, a terme, sur le monde entier. Lorsqu'ils
entendirent l'expression sur les lévres de Jean-Baptiste ou de Jésus,
c'est ce qu'ils imaginaient. Jean et Jésus étaient des prophetes juifs,
préchant & un public juif. Oublions l'idée qu'ils parlaient du
christianisme. Il n'y avait ni chrétiens ni églises lorsque Jean et Jésus



préchaient. L'Eglise naquit a la Pentecdte, lorsque les disciples furent
remplis du Saint-Esprit, comme le décrit Actes 2:1-13.

La venue du Saint-Esprit avait été promise par Jésus. Il avait dit a ses
disciples qu'ils connaissaient l'existence de I'Esprit parce qu'il était
avec eux, mais qu'un jour il serait en eux (Jn 14:17). Le Saint-Esprit
était avec eux tant que Jésus était 1a, mais il n'était pas en eux avant
d'étre répandu a la Pentecote. Paul définissait le chrétien comme une
personne en qui le Saint-Esprit habite. Il disait que quiconque n'a pas
I'Esprit du Christ n'appartient pas au Christ (Rm 8:9). C'est ce que
signifie étre un chrétien né de nouveau. Les disciples de Jésus
suivaient un prophete juif et étaient de plus en plus convaincus qu'il
était le Messie. Dés le début, alors que Jésus rassemblait son équipe,
André¢ alla trouver son frére Pierre et lui annonga qu'ils avaient trouvé
le Messie (Jn 1:41). Cette conviction initiale mit du temps a se
concrétiser. Ce n'est que juste avant la transfiguration, lorsque Pierre,
Jacques et Jean virent Jésus dans toute sa gloire, que Jésus demanda a
ses disciples qui ils pensaient qu'il était. Pierre répondit avec assurance
qu’il était le Messie (Mc 8:29).

Les nombreuses déclarations des prophétes de I'Ancien Testament
concernant un royaume messianique ne se sont jamais réalisées. Ce
sont des promesses d'un royaume terrestre, confirmées par Jean-
Baptiste et Jésus dans leur proclamation. Isaie a annoncé que, dans les
derniers jours, la montagne du temple du Seigneur serait établie
comme la plus haute montagne et s'éleéverait au-dessus des collines, et
que toutes les nations y afflueraient en disant : « Montons au temple
du Dieu de Jacob, afin qu'il nous enseigne ses voies, et que nous
marchions dans ses sentiers. » L'instruction viendra de Sion, et la
parole du Seigneur de Jérusalem. Il sera le juge des nations et tranchera
les différends de nombreux peuples. De leurs épées, ils forgeront des
socs de charrue et de leurs lances des serpes. Les nations ne Iéveront
plus 1'épée les unes contre les autres, elles n'apprendront méme plus la
guerre (Es 2:2-4).

Esaie prophétisa de nouveau a Israél : un enfant leur naitrait, un fils
leur serait donné et le gouvernement reposerait sur ses ¢paules. On
l'appellerait Admirable, Conseiller, Dieu puissant, Pére éternel, Prince
de la paix. Son gouvernement et sa paix ne connaitraient pas de fin. Il
régnerait sur son royaume, assis sur le trone de David, 1'établissant et



le soutenant par le droit et la justice, dés maintenant et a jamais (Es
9:6-7).

De toute évidence, ces prophéties ne se sont pas encore accomplies.
Nombre des prophéties messianiques de I'Ancien Testament et le
royaume de Dieu proclamé par Jean et Jésus ne s'accompliront que
dans les temps a venir, lors de la résurrection des justes (Lc 20:35).
Les amillénaristes affirment que ce royaume ne doit pas €tre interprété
littéralement, tandis que les postmillénaristes pensent qu'il est déja la
ou qu'il se réalisera avant le retour du Messie. Y a-t-il quelque chose
ici qui suggere que ces prophéties ne doivent pas étre prises au pied de
la lettre ? N'est-il pas logique que Dieu instaure un royaume avant la
fin du monde, ou régneront la justice et la droiture, pour montrer a
I'homme comment les choses auraient pu étre sans les guerres, les
dictatures, la cupidité et I'orgueil des dirigeants mondiaux ? Un jour,
Jésus sera Roi des rois et Seigneur des seigneurs ici-bas. En tant que
Dieu, il est toujours roi, mais ses ennemis, qu'ils soient au ciel ou sur
terre, n'ont pas encore commencé a étre €liminés. Il est assis sur le
trone du Pére dans le ciel et gouverne l'univers, mais il n'exerce pas
encore son autorité sur la Terre, la gouvernant avec une verge de fer
comme il le fera.

Ces prophéties peuvent-elles étre spiritualisées ou allégorisées afin
que le royaume terrestre prophétis€ du Messie soit aboli ? La nation
d'Israél est un acteur clé ici, et la géographie du Moyen-Orient a un
role important a jouer.

Certaines prophéties affirment sans ambiguité que le Seigneur Dieu
lui-méme régnera sur Terre, ce qui a conduit a la croyance que le
Messie est en quelque sorte divin. Les Juifs avaient du mal a
comprendre cela, mais depuis l'incarnation, lorsque le Dieu d'Israél a
pris chair humaine en Jésus, les chrétiens comprennent comment le
Seigneur Dieu d'Israél peut régner en tant qu'homme depuis le mont
Sion. Isaie a dit qu’en ce jour-1a, la lune sera confuse, et le soleil sera
couvert de honte; car I'Eternel des armées régnera dans la gloire sur la
montagne de Sion et a Jérusalem, en présence de ses officiers (Es
24:23). 1l a également exprimé qu'ils sont beaux sur les montagnes, les
pieds de celui qui apportera la paix, annoncera la bonne nouvelle du
salut et annoncera au peuple de Jérusalem que son Dieu régne. Leurs
sentinelles éléveront la voix et chanteront de joie, car elles verront le



retour du Seigneur a Sion. Les ruines de Jérusalem éclateront en chants
de triomphe, car le Seigneur consolera son peuple et rachetera
Jérusalem. Le Seigneur portera son bras saint aux yeux de toutes les
nations, et toutes les extrémités de la terre verront son salut (Es 52:7-
10). Tout cela fait référence a la seconde venue de Jésus, et non a la
premicre.

Différencier les deux royaumes

Vous n'aurez pas une compréhension claire du royaume de Dieu si, au
fond de vous, vous l'interprétez comme le royaume de Dieu, 'Eglise
ou le ciel. Ceux qui ont spiritualisé le royaume enseignent que le
royaume de Dieu est le régne universel de Dieu, méme si Jésus est
présenté comme le roi. Dans les Psaumes, nous lisons que Dieu régne
souverainement sur l'univers : « Le régne appartient a 1'Eternel ; il
domine sur les nations » (Ps 22:27-28). « L'Eternel a établi son trone
dans les cieux, et son régne domine sur toutes choses » (Ps 103:19).
Ces passages font référence a la souveraineté de Dieu sur toutes
choses, mais ce n'est pas le royaume de Dieu annoncé par Jean-
Baptiste et Jésus dans les Evangiles. Il est vrai que dans une expression
génitive comme « royaume de X », on s'attendrait normalement a ce
que X soit le roi, mais lorsqu'il s'agit de Dieu, source de toutes choses,
nous ne pouvons pas tre aussi dogmatiques.

L'apdtre Jean eut une vision de Dieu sur son trone céleste. Le Seigneur
Dieu Tout-Puissant est roi. Les anciens adorérent Dieu, déclarant qu'il
était digne de recevoir gloire, honneur et puissance (Ap 4:11). Puis
I'Agneau de Dieu apparait, debout au milieu du trone, et toute la
création chante, attribuant louange, honneur, gloire et puissance a celui
qui siege sur le trone et a I'Agneau (Ap 5:13). Ce que fait le Pere, le
Fils le fait, et vice versa. Méme un pronom singulier est utilisé pour
les désigner tous deux dans certains passages : « Le trone de Dieu et
I'Agneau seront dans la ville, et ses serviteurs 1'adoreront » (Ap 22:3).

On ne peut diviser la Trinité. On ne peut jamais parler du Fils en
excluant complétement le Pére. Le royaume de Dieu, bien
qu'appartenant principalement au Fils, aura toujours la nuance de venir
du Pére et d'appartenir au Pére. Mais ce que je veux dire ici, c'est que
le royaume de Dieu proclamé par Jésus et Jean-Baptiste se concentre
sur le royaume terrestre du Messie. Ils ne parlent jamais du régne



souverain de Dieu sur la création. On peut le considérer comme le
royaume de Dieu, signifiant que c'est le Pére qui a oint et établi le Fils
comme roi, un royaume dont Dieu est responsable. Mais pour saisir la
véritable signification du royaume de Dieu, il faut le considérer
comme le royaume de Jésus le Messie.

De plus, il est largement admis parmi les biblistes que le mot
« royaume » dans cette expression a pour sens premier « royauté »,
comme le montrent les définitions du dictionnaire ci-dessus. L'accent
est mis sur le régne ou l'autorité royale plutdt que sur le royaume ou le
territoire sur lequel on régne. Si le royaume de Dieu est interprété
comme la souveraineté de Dieu, comment Jésus peut-il parler de son
avenement ? Dieu a toujours été le souverain de sa création. Et si le
royaume de Dieu est sa royauté, comment pouvons-nous espérer le
posséder ou I'hériter ? Jésus a dit: « Heureux les pauvres, car le
royaume de Dieu leur appartient » (Lc 6:20).

Seuls quelques passages du Nouveau Testament font référence au
royaume que Dieu possede, c'est-a-dire a son régne souverain sur
l'univers, tandis que l'expression « royaume de Dieu » et son
synonyme « royaume des cieux » se référent exclusivement a une
royauté venant de Dieu ou du ciel, une royauté que Dieu établira parmi
les hommes sur la Terre, une royauté dont les royautés de David et de
Salomon étaient une préfiguration, une royauté qui appartient a Jésus
le Messie.

Herman Ridderbos, dans « L'avenement du Royaume », 1962, écrit :
« Il convient d'opérer une double distinction. En premier lieu, I'Ancien
Testament parle d'une royauté générale et d'une royauté particuliere du
Seigneur. La premiere concerne le pouvoir et la domination universels
de Dieu sur l'univers et toutes les nations, et se fonde sur la création
du ciel et de la terre. La seconde dénote la relation particuliére entre le
Seigneur et Israél. »

La confusion nait lorsque les gens ne font pas la distinction entre ces
deux royaumes de Dieu. Il est plus clair pour nous de penser en termes
de royaume céleste et de royaume terrestre. Le trone de Dieu est au
ciel. Il y régne et est souverain sur l'univers. Le trone du Messie sera
sur Terre et il régnera sur toute la Terre. Le Messie est 'homme, Jésus,
et son autorité vient de Dieu le Pére. Jésus est le roi, et sa royauté sera
manifestée a son retour. Dieu régne finalement aussi par ce royaume,



ce qui reflete la subtile ambiguité de l'expression, mais la n'est pas
l'essentiel. Les études théologiques sur le royaume de Dieu préché par
Jésus confondent souvent la question en l'assimilant a la souveraineté
de Dieu telle qu'enseignée dans I'Ancien Testament. Il ne s'agit pas de
la méme chose. Les prophéties de fin des temps de 1'Ancien Testament
ne concernent pas la souveraineté de Dieu ; elles sont messianiques et
révelent de nombreux faits concernant le royaume que Jésus établira a
son retour sur Terre. Beaucoup de ces détails ne sont pas répétés dans
le Nouveau Testament, mais ils ne doivent pas étre négligés.

L'erreur du « régne de Dieu dans nos cceurs »

La Bible d'é¢tude NIV (1984) donne une définition commune du
royaume de Dieu dans son commentaire sur Matthieu 3:2, la premiére
occurrence de 1'expression dans le NT :

Le royaume des cieux/Dieu dans la prédication de Jésus telle
que relatée dans les Evangiles est le régne de Dieu qu'il réalise
par Jésus-Christ — c'est-a-dire 1'établissement du régne de Dieu
dans le cceur et la vie de son peuple, la victoire sur toutes les
forces du mal, [I'élimination du monde de toutes les
conséquences du péché — y compris la mort et tout ce qui
diminue la vie — et la création d'un nouvel ordre de justice et de
paix.

Cette définition est vaguement biblique, mais comme les
commentaires de la NIV sur les événements eschatoliques sont
principalement amillénaristes, l'accent est mis sur une approche
erronée. Il ne s'agit pas du regne de Dieu que Jésus instaure dans le
cceur et la vie de son peuple ; il s'agit du régne futur du Christ sur ce
monde. Aucun verset des Ecritures ne lie le royaume de Dieu a l'idée
de Dieu régnant dans nos cceurs et nos vies. De plus, affirmer que « le
royaume de Dieu est le régne de Dieu qu'il instaure par Jésus-Christ »
ne fait pas ressortir le véritable sens de l'expression, comme Jésus-
Christ étant le roi, son régne sur la terre avec les saints régnant avec
lui. Jésus confére un royaume aux saints, et c'est leur régne sur le
monde, dans le cadre de leur glorification, qui est au centre de
l'attention, et non leur soumission a Dieu.

La domination de Dieu dans le cceur et la vie de son peuple n'est pas
si pertinente en eschatologie. Les saints se soumettent volontiers a leur



Seigneur tandis qu'il récompense, exalte et glorifie son peuple racheté,
vainquant toutes les forces du mal, éliminant toutes les conséquences
du péché du monde et instaurant un nouvel ordre de justice et de paix.

Quelle était la compréhension de Jean Calvin du royaume de Dieu ? 1l
dit : En proclamant le royaume de Dieu, il (le Seigneur) les appelait a
la foi, car par le royaume de Dieu, dont il enseignait la proximité, il
entendait le pardon des péchés, le salut, la vie et tout ce que nous
obtenons en Christ. (Livre 3, chapitre 3, section 19.) Il précise dans
son Institution que sa compréhension de la royauté du Christ est
spirituelle. Il ne rompt pas avec la pensée platonicienne d’ Augustin et
dissocie I’expression de ses racines messianiques juives.

L'expression « le royaume de Dieu/des cieux » désigne le royaume de
Dieu/des cieux que Dieu établira parmi les hommes sur Terre. Ce
royaume vient de Dieu, et un homme, Jésus-Christ, descendant de
David, en sera le roi. C'est un royaume dont nous, ses disciples,
pouvons hériter, mais nous ne pouvons hériter du régne universel de
Dieu.

Depuis son ascension au ciel, Jésus est souvent représenté assis a la
droite de Dieu sur son trone. Il est 1a parce qu'il est Dieu. La ou est le
Pere, 1a est le Fils de Dieu, et 1a aussi 1'Esprit de Dieu. Mais ce n'est
pas le royaume de Dieu dont Jésus parlait souvent. On ne nous dit
jamais que Jésus régne du ciel. Apres son retour, Jésus régnera sur la
Terre, sur le trone de son ancétre David. C'est le royaume de Dieu, un
royaume qui vient de Dieu ou du ciel, « le royaume du Fils qu'il aime
». Depuis que Jésus est entré dans I'histoire, il n'y a eu de salut sous
aucun autre nom sous le ciel, et aprés son retour comme roi, le
royaume qu'il établira sera le seul royaume.

La nature du royaume de Dieu

Le royaume de Dieu a été décrit de diverses manieres : universel,
particulier, politique, spirituel, manifest¢ et caché. Comment
interpréter ces affirmations parfois contradictoires ? Jésus a enseigné
a ses disciples, par des paraboles, que le royaume est a la fois mondial
et juif, et spirituel et politique. Aujourd'hui, le royaume n'est qu'une
prophétie ; dans le futur, il se manifestera au retour du Roi. Ce n'est
qu'a l'aube du millénaire qu'il pourra étre considéré comme
géographique, lorsque le centre de 'autorité sera a Jérusalem.



Le royaume de Dieu est juif dans le sens ou le roi, le Messie, est juif,
son trone sera a Jérusalem, et le contexte historique et les prophéties
s'y rapportant se trouvent dans les Ecritures juives, 1'Ancien
Testament.

Le royaume est politique car le Messie sera roi et exigera une
allégeance totale. Il régnera d'Orient en Occident et sera a la fois
législateur et juge. Le royaume est spirituel dans le sens ou de
nombreuses paraboles du royaume de Dieu impliquent la semence, la
parole de Dieu, semée a I'époque actuelle. C'est en entendant la parole
de Dieu, en y croyant et en naissant de nouveau par 1'Esprit de Dieu
que les peuples de toutes les nations deviennent enfants de Dieu et
entrent dans la famille royale comme héritiers de Dieu. Il n'y aura pas
de royaume avant le retour du Messie, mais les croyants sont déja
assurés d'une place dans sa monarchie.

Il est instructif de comparer le royaume de Dieu et I'Etat islamique
auquel aspire l'islam classique. Nombre de musulmans sont connus
pour privilégier Allah et I'Etat musulman avant leur pays non
musulman. Nombre de chrétiens considérent également que leur
allégeance a Dieu est primordiale. Le christianisme et I'islam sont deux
religions dont les fidéles croient que Dieu est supréme, leur roi. La
différence majeure réside dans le fait que de nombreux musulmans
tentent de conquérir les royaumes de ce monde par le djihad, tandis
que les chrétiens croient que Jésus est celui qui remportera la victoire
pour nous lorsqu'il reviendra et inaugurera le royaume.

Pilate demanda a Jésus s'il était le roi des Juifs. Jésus répondit que sa
royauté n'était pas de ce monde, que son autorité venait de Dieu. Il ne
disait pas que son royaume n'était pas de ce monde. Si c'était le cas,
ses serviteurs lutteraient pour I'empécher d'étre livré aux Juifs. Mais
pour l'instant, dit-il, vu la situation, sa royauté n'était pas d'ici. Alors,
tu es roi ? demanda Pilate. Jésus répondit : Tu le dis, je suis roi. Je suis
né pour cela et je suis venu dans le monde pour rendre témoignage a
la vérité (Jn 18:36-37).

Le royaume de Jésus sera établi sur cette terre, mais il ne sera pas
comparable aux royaumes terrestres qui disposent d'armées pour
conquérir et défendre. Sa royauté vient de Dieu, qui, au retour de Jésus,
remplacera le royaume du monde par le sien.



Le royaume est comme un trésor caché dans un champ (Mt 13:44).
Caché, car il n'est pas encore 13, il est futur. L'Eglise est visible et c'est
une institution religieuse, et non politique. Sa mission est de faire des
disciples de toutes les nations. Ce sont les saints, les vrais croyants,
qui hériteront de la monarchie dans le royaume du Messie. Au retour
de Jésus, tout sera manifesté. Jésus et son peuple gouverneront alors
le monde. Son trone glorieux sera visible a Jérusalem et il deviendra
évident que le monde est son domaine. Ce sont les manifestations
concrétes de son royaume. Mais a notre époque, qu'avons-nous ? Il n'y
a ni roi, ni tréne, ni monarchie active, ni régne. Jésus est assis sur le
trone du Pere, attendant (Hé 10:13) le jour ou le Pére fera de ses
ennemis son marchepied.

On aime comparer le royaume de Dieu a I'Eglise. C'est difficile, car «
royaume » est un mot abstrait qui signifie « royauté » ou « régne ».
Quant aux personnes, il faut penser au roi ou a son gouvernement, la
monarchie. Le royaume ne désigne jamais les sujets d'un royaume. «
Les fils du royaume » est une expression biblique qui désigne la
monarchie, et non les sujets. Jésus a dit que les doux hériteront de la
terre, c'est-a-dire ceux qui se soumettent a Dieu. Les saints, la véritable
Eglise, composée de ceux qui sont nés de nouveau de I'Esprit de Dieu
de tous temps et de tous lieux, gouverneront dans le royaume a venir.
Ce sont les « fils du royaume », les princes ou la monarchie, ceux qui
régneront avec Christ. Plus d'informations a ce sujet ci-dessous.
Malheureusement, de nombreux membres de I'Eglise mondiale
d'aujourd'hui ne feront pas partie du royaume demain. Jésus a dit que
ceux qui lui disent : Seigneur, Seigneur ! n'entreront pas tous dans le
royaume des cieux, mais seulement ceux qui font la volonté de son
Pere (Mt 7:21).

De nombreux passages des Ecritures nous disent que le royaume du
Messie appartient a ce monde. Il siégera sur le trone de David, et le
Pére a dit au Fils de le lui demander, et il lui donnerait les nations en
héritage, les extrémités de la terre en possession. Il les brisera avec une
verge de fer et les brisera comme de la poterie (Ps 2:8). Cela ne
ressemble pas a un royaume spirituel !



L'origine juive du royaume

Le royaume de Dieu est parfois opposé a la Loi et aux Prophétes (Lc
16:16). Cette derniére expression évoque l'alliance de Dieu avec Israél,
tandis que le royaume de Dieu évoque sa nouvelle alliance avec toutes
les nations, y compris les Juifs croyants. Qu'est-ce qu'une alliance ?
BAG définit le mot grec comme signifiant « une déclaration de la
volonté d'une personne, et non le résultat d'un accord entre deux
parties, comme un pacte ou un contrat ». Une alliance est donc un
décret, dont Dieu seul fixe les conditions. Dans les alliances de Dieu,
il promet des bénédictions qui dépendent de l'obéissance de ceux qui
les recoivent. Dans mes langues africaines, il était difficile de traduire
ce concept, mais nous avons finalement opté pour un mot qui signifie
préoccupation ou engagement. La nouvelle alliance est un décret
d'engagement divin envers les chrétiens, ratifié¢ par le sang versé du
Christ, et dépendant de leur foi et de leur obéissance continues.
Cependant, les dons et 1'appel de Dieu sont immuables (Rm 11:29), de
sorte que les chrétiens nés de nouveau resteront fermes dans leur foi.
Mais leur expérience quotidienne des bénédictions de Dieu variera en
fonction de leur volonté de le servir.

Les royaumes juifs de Juda et d'Isra€l préfiguraient le royaume du
Messie, mais dans Matthieu 21:43, Jésus a annoncé que le royaume de
Dieu serait enlevé aux Juifs et donné a un peuple qui en produirait les
fruits. Une parabole du royaume (Mt 22:2-10) compare le royaume a
un roi qui prépare un festin de noces pour son fils (le Messie). Les
invités initiaux (Isra€l) ont présenté des excuses, et ils ont été
disqualifiés. Apres cela, tous ont été invités. Israél, en tant que nation,
n'a jamais réellement possédé¢ le royaume ; ils n'avaient qu'une
promesse conditionnelle. Le mystere révélé a 'apotre Paul est que les
nations sont désormais cohéritiers avec les Juifs, membres du méme
corps (du Christ), et participants de la promesse originelle faite a
Abraham (Eph 3:6).

Manger a la table du roi était un élément important de la culture du
royaume. Le roi ne régnait pas seul ; ses ministres, souvent des
membres de sa famille et des amis de confiance, régnaient avec lui, et
la table royale symbolisait leur camaraderie. Jésus dit a ses disciples
qu'il ne boirait plus de vin jusqu'au jour ou il en boirait de nouveau
dans le royaume de Dieu (Mc 14:25). D'autres versets, dispersés dans



les Ecritures, évoquent le fait de manger et de boire dans le royaume
de Dieu, et il est passionnant d'envisager cette possibilité. Nombreux
seront ceux qui viendront d'Orient et d'Occident et prendront place au
festin avec Abraham, Isaac et Jacob dans le royaume des cieux (Mt
8:11). Jésus promit a ses disciples qu'ils mangeraient et boiraient a sa
table dans son royaume (Lc 22:30). La tradition juive était forte de
I'idée qu'il y ait un banquet dans le royaume de Dieu (Is 25:6 ; Lc
14:15). « Heureux ceux qui sont invités au festin des noces de
I'Agneau » est une bénédiction donnée dans Apocalypse 19:9.

Le ministére de Jésus s'adressait principalement aux Juifs de son
époque. Il était né roi et leur Messie promis, mais il n'est pas venu
régner immédiatement ; Dieu avait prévu d'inclure les nations dans la
hiérarchie dirigeante. Sous la domination de Rome, Jésus a di utiliser
un langage convenablement voilé pour parler de lui-méme et de son
futur royaume. N'oublions jamais que Jésus était le Messie promis, et
que le royaume de Dieu dont il parlait si souvent était son régne futur
sur terre. C'est pourquoi il nous a dit de prier pour que le royaume de
Dieu vienne, lorsque sa volonté serait faite sur terre comme au ciel (Mt
6:10).

Une véritable compréhension des paraboles réveéle comment le
message de 'Evangile de Jésus serait préché dans le monde et accueilli
par ceux qui croiraient en lui. Par la foi, ils seraient sauvés et
hériteraient du royaume que l'apotre Jean préfeére décrire comme la vie
¢ternelle. Le salut consiste a partager la nature de Dieu et a devenir
parfait, a ressusciter en tant qu'étres immortels, a étre libéré de la
souffrance, de la tristesse, de la maladie et de la mort, et a régner avec
Christ sur la terre. Tout cela fait partie de la vie éternelle.

Le royaume proclamé par Jésus est a la fois céleste et terrestre. Céleste,
car apres la résurrection, la Nouvelle Jérusalem serait leur demeure
céleste. Le royaume de Dieu est également terrestre, car il implique la
domination du monde. L'homme a été créé par Dieu pour gouverner le
monde. Tel était son plan originel pour eux (Gn 1:26 ; 9:2 ; Ps 8:6-8 ;
115:16) et demeure le plan de Dieu pour les rachetés.

Certains commentateurs ne comprennent pas le concept abstrait de
royaume comme royauté et I’interprétent comme un domaine ou un
peuple. Par conséquent, ils ne peuvent pas donner une bonne
explication de ce que signifie entrer ou hériter du royaume ou de ce



que signifie parler du royaume comme étant a venir. Ils passent du
temps a discuter de la souveraineté de Dieu dans I'Ancien Testament.
Bien que le royaume ait été préfiguré dans les prophéties, 1'expression
« royaume de Dieu » n'y existe pas. Ils insistent sur la déclaration de
Jésus : « Le royaume de Dieu est au milieu de vous », ce qui est une
erreur de traduction. Jésus s’adressait a des pharisiens incrédules.
Comment le royaume de Dieu pouvait-il étre au milieu d’eux ? Il
faisait référence a lui-méme ; c’était lui qui était parmi eux.

On parle souvent des croyants comme de citoyens du royaume de
Dieu, ce qui n'est pas enseigné dans la Bible. Cet enseignement ignore
I'une des plus grandes bénédictions de notre salut : notre glorification
en tant que dirigeants du royaume du Christ. Dans le Nouveau
Testament, les chrétiens sont appelés citoyens a deux reprises (Eph
2:19, Php 3:20). Paul les qualifie de concitoyens avec les saints et de
membres de la famille de Dieu, et affirme que leur citoyenneté est au
ciel. Le terme « concitoyens » est ici figuratif, signifiant que les
nations étaient devenus des « autochtones » ou des « initiés » aux
coOtés des saints juifs. Ils étaient désormais membres de la famille de
Dieu, tout comme les étrangers de 1'Ancien Testament convertis au
judaisme et circoncis devenaient membres de la nation d'Israél. Leur
citoyenneté est au ciel, et non a Rome, a laquelle beaucoup aspiraient.
Le contexte n'implique pas que les chrétiens soient sujets ou citoyens
du royaume du Messie. Les membres de la royauté ne sont jamais
qualifiés de sujets.

Le royaume terrestre de Dieu prédit par Paul

Luc nous raconte dans Actes 19:8 qu'a Ephése, Paul entra dans une
synagogue et tint des discussions pendant trois mois, persuadant les
gens au sujet du royaume de Dieu (Ac 19:8). Puis, lorsque Paul arriva
finalement a Rome vers la fin de son ministere, il enseigna les Juifs de
Rome, et son message était toujours centré sur le royaume de Dieu. 11
leur expliqua le royaume de Dieu, essayant de les convaincre de
l'existence de Jésus a partir de la loi de Moise et des propheétes (Ac
28:23). Certains furent convaincus, mais d'autres refusérent de croire,
et il leur dit que ce message du salut de Dieu avait été envoyé aux
nations. Elles écouteraient. Puis Luc raconte qu'il continua a précher
le royaume de Dieu et a enseigner avec assurance et liberté le Seigneur
Jésus le Messie.



I n'y a que dix références au royaume de Dieu dans les épitres de Paul.
Son accent et son vocabulaire se sont donc éloignés du régne futur du
Messie, se concentrant naturellement davantage sur sa signification
présente. Il enseignait que le royaume de Dieu n'est pas une question
de nourriture et de boisson, mais de justice, de paix et de joie produites
par le Saint-Esprit (Rm 14:17), et qu'il ne s'agit pas de simples paroles,
mais d'une puissance réelle (1 Co 4:20). Aucune de ces affirmations
ne prouve que le royaume a été réalis€. Ce sont des vérités
intemporelles. Hériter du royaume était pour lui un événement futur (1
Co 6:9). Pour interpréter des versets comme celui-ci, nous devons nous
interroger sur le sens précis du mot « royaume » dans le contexte.
Comme nous l'avons vu, « royaume » peut désigner le régne, la
royauté, le domaine ou la maison royale. Dans Romains 14, Paul parle
des chrétiens faibles et forts et du danger de se juger les uns les autres.
Quel est le lien avec le royaume de Dieu ? Juste ceci. Le régne futur
du Messie sera caractérisé par la justice, la paix, la joie et la puissance.
Les chrétiens, justifiés par la foi en lui, en paix avec Dieu et dans la
joie de I'Esprit, constitueront le gouvernement du royaume du Messie.
Ils doivent donc apprendre les valeurs du royaume dés maintenant et
ne pas se disputer pour des questions futiles comme ce que 1'on doit
manger ou boire.

Lorsque Paul déclare que Dieu nous a délivrés de la puissance des
ténebres et nous a introduits dans le royaume (la monarchie) du Fils
qu'il aime (Col 1:13), il parle de notre statut. Nous faisons déja partie
du royaume du Messie, bien qu'en tant qu'héritiers, car nous n'en
sommes pas encore entrés en possession. Paul le précise aux
Corinthiens, dont certains pensaient déja régner (1 Co 4:8). Jean
enseignait que la nouvelle naissance garantissait l'entrée dans le
royaume de Dieu (Jn 3:3), la monarchie messianique. Tel est notre
statut actuel d'enfants de Dieu, mais il ne se réalisera qu'a la
résurrection, lorsque nous serons glorifiés et accueillis dans le
royaume éternel de notre Seigneur et Sauveur Jésus-Christ (2 Pi 1:11).
Le régne dans la gloire est notre espérance, et non notre expérience
présente.

La déclaration la plus claire de Paul concernant le royaume
messianique se trouve dans 1 Corinthiens 15:24-25. Apres que le
Messie aura régné sur la terre et soumis a lui tous les dirigeants, toutes
les autorités et tous les pouvoirs, viendra la fin (du monde), lorsqu'il



remettra le royaume a Dieu le Pére. Assis sur le trone de son Pére au
ciel, Jésus n'élimine pas immédiatement ces puissances maléfiques. Il
ne le fera ici-bas que lorsqu'il régnera depuis Sion (Ps 2:6-12).

Paul soutient qu'en tant qu'enfants de Dieu, nous sommes ses héritiers
et cohéritiers avec Christ. Tel est notre statut : rien n'est hérité tant que
le royaume n'est pas établi. Les doux hériteront la terre (Mt 5:5), mais
le temps n'est pas encore venu. Si nous prouvons notre fidélité en
partageant ses souffrances, nous partagerons aussi sa gloire (Rm 8:17).
Paul dit avoir tout enduré pour les €lus, afin qu'eux aussi recoivent le
salut par le Messie Jésus, ainsi que la gloire éternelle. S'ils perséverent,
ils régneront avec lui (2 Tm 2:10, 12a). Ce salut inclut la gloire
éternelle que nous recevrons lorsque nous régnerons avec le Messie.
Paul exhorte les croyants a vivre d'une maniere digne de Dieu, qui les
appelle a son royaume et a sa gloire (1 Th 2:12). « Son royaume » est
le régne messianique, et non le régne universel de Dieu, et sa gloire est
celle de participer au gouvernement et a la monarchie messianiques.
Le temps ici est présent (appels), ou plutdt habituel ; c'est ce que Dieu
fait habituellement : il appelle les hommes a entrer dans la monarchie
et la gloire de son Fils.

Paul place sa charge envers Timothée dans une perspective
eschatologique solennelle lorsqu'il dit :

Je t'en conjure devant Dieu et devant Jésus-Christ, qui doit juger
les vivants et les morts, et en vue de son avénement pour son
regne (2 Tm 4:1).

C'est Jésus-Christ qui jugera les vivants et les morts. Il reviendra
certainement (son apparition), et son royaume est la réalité ultime (2
Timothée 4:1). Cet avertissement solennel est en harmonie avec les
événements futurs décrits dans Apoc. 19-20 : la seconde venue du
Christ, le millénium et le jugement du trone blanc. Paul dit également
a Timothée que le Seigneur le délivrera de toute attaque et le conduira
sain et sauf dans son royaume céleste (2 Ti4:18). Le royaume est futur
pour Paul et céleste. Le commentaire de la NIV suggere le ciel lui-
méme, car au verset 6, Paul dit: « Le moment de mon départ est
arrivé » (2 Ti 4:6). Mais le ciel est-il jamais décrit dans les Ecritures
comme un « royaume céleste » ? Paul mentionne le royaume du
Messie au verset 1, et il fait référence a son apparition au verset 8. Le
lexique grec BAG définit l'adjectif « céleste » comme « quelque chose



qui est 1a, au ciel, avec Dieu, ou qui y appartient naturellement, ou qui
en vient ». De méme que le royaume de Dieu se traduit mieux par «
royaume de Dieu », de méme ici, le royaume céleste est le royaume
qui descend du ciel. C'est ce que Paul attendait, et non un état
intermédiaire au ciel dont nous savons trés peu de choses. D'autres
choses sont qualifiées de « célestes » en raison de leur origine céleste :

L'homme céleste - Jésus (1 Co 15:48-49)

Un appel céleste - de Dieu (Hé 3:1)

Le don céleste - le Saint-Esprit (Hé 6:4)

Une patrie meilleure, une patrie céleste, la cité que Dieu leur a
préparée (Hé 11:16).

La Jérusalem céleste (Hé 12:22) — la ville qui descend du ciel
d’aupres de Dieu (Ap 21:2).

Voici la Nouvelle Jérusalem, la cité éternelle ou Dieu vit avec ses
anges et les ames des justes morts. De plus, le trone de Dieu et de
I'"Agneau s'y trouvent ; le Messie et ses saints ressuscités y régneront.

Le royaume dans Hébreux, Jacques et Pierre

On trouve dix autres références au royaume de Dieu dans les livres des
Hébreux a 1'Apocalypse, et il est instructif de constater que tous ces
auteurs l'interprétent comme un royaume messianique terrestre. Du
moins, c'est ce que pensent de nombreux €rudits.

Citant le Psaume 45:6, 'auteur de I'épitre aux Hébreux interprete le roi
du Psaume 45 comme le Messie, le Fils de Dieu. Il I'appelle Dieu et
affirme que son trone est éternel, et que le sceptre de son régne est un
sceptre de justice (Hé 1:8).

Dans Hébreux 12:28, il fait une observation importante : nous
recevons un royaume inébranlable. Recevoir ce royaume équivaut a
en hériter et a régner avec le Messie durant son régne millénaire.

Jacques, le frére du Seigneur, a dit que Dieu a choisi les pauvres du
monde pour qu'ils deviennent riches en foi et héritiers du royaume qu'il
a promis a ceux qui l'aiment (Jc 2:5). Fort de ses origines juives
pieuses, il avait une foi profonde que nous serions héritiers du royaume
messianique.



Pierre dit aux destinataires de sa lettre que s'ils confirment leur appel
et leur élection, ils seront généreusement admis dans le royaume
¢ternel de leur Seigneur et Sauveur Jésus le Messie. L'entrée dans le
royaume éternel est la conséquence logique de l'entrée dans la
monarchie, qui se produit par la naissance d'eau et d'Esprit (Jn 3:5).
Cette entrée dans le royaume terrestre a la venue de Jésus fait suite a
la résurrection (1 Co 15:50), car la chair et le sang ne peuvent hériter
du royaume. Les saints ressusciteront et rencontreront le Seigneur dans
les airs a sa venue, et par la suite, ils seront toujours avec lui. Selon
moi, notre demeure et notre trone, des la résurrection, seront dans la
Nouvelle Jérusalem, d'ou nous gouvernerons le monde.

Enseignement sommaire sur le royaume de Dieu

1. Dans l'enseignement de Jésus, le « royaume de Dieu » fait
réguliérement référence a un royaume messianique terrestre futur,
et non a la souveraineté de Dieu sur l'univers. Jésus a utilisé le titre
de « Fils de I'homme » du livre de Daniel pour parler de lui-méme
a la troisieme personne et éviter d'étre explicitement le Messie. De
méme, il a utilisé 'expression « royaume de Dieu » pour évoquer
son royaume a venir et éviter d'étre pergu comme une menace pour
Rome ou les Hérodiens. Il s'adressait plus ouvertement a son cercle
intime de disciples, mais aux foules, il parlait en paraboles et
employait des expressions cryptiques. « Cryptique » signifie ici
obscur, secret ou énigmatique.

2. Le terme « royaume » ne doit pas €tre interprété comme un domaine
géographique. Il doit normalement étre compris comme signifiant
«reégne », « royauté » ou « gouvernement ». Cependant, il ne peut
y avoir de royaume sans roi, et I'expression désigne souvent le roi
lui-méme (Mt 3:2, 4:17, Lc 11:20, 17:21). Lorsqu'on parle de
I'avénement du royaume de Dieu, l'accent est mis sur le roi ; un
concept abstrait comme « régne » ou « royauté » ne peut venir tout
seul.

3. L'expression génitive grecque « de Dieu » exprime souvent l'origine
plutot que la possession. Il s'agit d'un royaume qui trouve son
origine en Dieu et qui contraste avec les royaumes de ce monde qui
trouvent leur origine dans la politique humaine. Il ne faut pas le
confondre avec le régne souverain de Dieu sur sa création ; il s'agit



du régne du Messie ou de son gouvernement, la monarchie.
L'expression « royaume de Dieu » n'apparait jamais dans 1'Ancien
Testament. Dans le Nouveau Testament, elle désigne le royaume
messianique.

4. Le royaume de Dieu régne sur la terre, et non au ciel. Un homme,
le Messie, est le roi adoré et, par lui, le Pére. Il régnera depuis
Jérusalem sur le peuple d'Isra€l rassemblé, accomplissant ainsi les
prophéties messianiques des prophétes. L'Eglise ressuscitée et
enlevée lui sera unie et régnera avec lui, accomplissant ainsi la
promesse de sa glorification. Le Messie rajeunira la terre et la
société humaine. L'existence de ce royaume justifiera a la fois Isra€l
comme nation élue de Dieu et 'Eglise comme peuple élu de Dieu
parmi toutes les nations.

5. Le royaume de Dieu, tel qu'enseigné par Jésus, est son régne futur,
qui commencera a son retour glorieux sur Terre. Les amillénaristes
enseignent que, puisque Jésus est maintenant sur le trone céleste, a
la droite du Pére, le royaume de Dieu est déja présent. On ne peut
nier que Jésus est sur le trone et qu'il régne sur tout, mais il partage
simplement le trone céleste de son Pére ; ce n'est pas le royaume de
Dieu. Le Messie a créé toutes choses et il maintient toutes choses
ensemble (Col 1:17). Sa place 1égitime est donc sur le trone de
Dieu, mais ce n'est pas le «royaume de Dieu» que Jésus a
proclamé. Le régne futur du Messie sur Terre n'a pas encore
commencg. Il existe deux trones divins : le trone du Pére céleste et
le trone davidique sur Terre. Il y a aussi deux résurrections : ['une
des justes, pour la vie (Lc 14:14, Jn 5:29, 1 Co 15:23, 1 Th 4:16,
Ap 20:5) et ’autre des méchants, pour la condamnation. Il ne s’agit
pas du méme événement ; le millénaire les sépare. Il n’y a qu’un
seul jour de jugement personnel, celui du grand tréne blanc
d’Apocalypse 20:11-15. Cependant, le Jour du Seigneur, qui
coincide avec I’arrivée du Messie, est aussi un grand jugement pour
les nations rebelles a Dieu. Les justes ne sont pas jugés (Jn 5:24,
Rm 8:1), mais récompensés pour leur service (Mt 16:27, 1 Co 3:12-
15,2 Co 5:10, Ap 22:12).

6. Je ne vois ni la nécessité ni la preuve d'une théologie d'un royaume
de Dieu réalisé. Lorsque Paul dit que le Pere nous a délivrés de la
domination des ténebres et nous a introduits dans le royaume du



Fils qu'il aime (Col 1:13), il pense a notre position en Christ ; nous
sommes délivrés de la domination des ténebres, nous sommes
sauvés, nos péchés sont pardonnés, nous sommes enfants de Dieu,
nous sommes assis avec Christ dans les lieux célestes, mais nous ne
sommes que les héritiers du royaume, comme l'est le Messie. Il
s'agit peut-&tre d'une théologie réalisée, mais pas d'une eschatologie
réalisée. Nous ne régnons pas encore avec Christ sur son royaume
terrestre. Paul n'écrit pas beaucoup sur le royaume de Dieu ; Il se
concentre sur I'évangélisation, I'implantation d'églises et les affaires
pastorales, mais il croyait que le royaume de Dieu était un
événement futur (1 Co 6:9, 15:50, 2 Th 1:5), tout comme Luc (Lc
22:18, Ac 14:22) et Pierre (2 Pi 1:11). Paul a dit que nous devons
endurer de nombreuses épreuves pour entrer dans le royaume de
Dieu. Nous ne régnons pas encore, mais Paul a dit que si nous
persévérons, nous régnerons avec lui (2 Tm 2:12). Et Jésus
ressuscité a promis de donner aux vainqueurs autorité sur les
nations (Ap 2:26). Jean a vu les anciens et les étres vivants chanter
des louanges a 1'Agneau, déclarant qu'il avait racheté les hommes
et fait d'eux un royaume et des prétres pour Dieu, et qu'ils
régneraient sur la terre (Ap 5:10).

7.11 n'existe pas de royaume sur Terre sans un roi visible. Ce n'est qu'au
retour de Jésus que le royaume de Dieu sera manifesté. Selon les
paraboles de Jésus, l'accomplissement de la Grande Mission
engendrera une moisson d'ames de toutes tribus et nations, et c'est
cette multitude qui régnera avec Christ sur Terre. L'ére de 'Eglise
est parfois qualifiée de royaume de Dieu, encore inachevé, mais
sans la présence physique du Christ sur Terre, le royaume ne peut
en aucun cas étre qualifi¢ d'inauguré. Les saints régneront avec
Christ sur la Terre, et le royaume ne sera inauguré que lorsque tous
les croyants seront entrés (Rm 11:25), et apres leur résurrection.

8. Entrer dans le royaume de Dieu ne signifie pas entrer dans une zone
géographique en tant que citoyen ou sujet ; c'est entrer dans le
gouvernement du Messie. Les croyants sont appelés enfants de
Dieu ; ils sont fils du royaume, ce qui signifie qu'ils sont princes.
Les millions de personnes du peuple de Dieu, issues de toutes les
nations, formeront une grande famille royale, ou monarchie. C'est
pourquoi la mére de Jacques et de Jean demanda a Jésus si ses fils
pouvaient siéger a sa droite et a sa gauche dans son royaume. Le



plus grand dans le royaume (la monarchie) est celui qui s'humilie.
Jésus dit a ses disciples que les fils du roi ne paient pas d'impdts ;
ils sont donc exemptés de I'impot du temple (Mt 17:26). On en
déduit que les disciples appartiennent a la maison royale.

9. Hériter du royaume, c'est gagner une place dans le gouvernement
du Messie. Le royaume est donné aux croyants et leur est conféré.
Ils ne sont pas des sujets. Ils n'héritent pas du royaume de Dieu le
Pére ; le royaume dont ils héritent est ici-bas.

10. Le grand chapitre sur la résurrection nous enseigne que le Messie
est ressuscité le premier, et qu'a sa venue, ceux qui lui appartiennent
ressusciteront. Puis, a la fin, aprés avoir régné et détruit toute
domination et toute puissance, il remettra le royaume a Dieu le Pére
(1 Co 15:24-25). Voila ; le Messie doit régner sur la Terre. C'est le
royaume de Dieu que Jean-Baptiste et Jésus ont proclamé, le
royaume décrit par Jean dans Apocalypse 20 comme un régne de
mille ans. Aprés ce régne terrestre durant lequel le Christ aura
vaincu toute opposition, il remettra sa royauté messianique a son
Pére, afin que Dieu soit tout en tous.

11. Dans Apoc 19-20, Jean énumére les événements du retour et du
régne de Jésus dans 1’ordre chronologique jusqu’a la fin de ce
monde.

19:11-14 Jésus revient avec les armées du ciel, vétus de lin fin,
blanc et pur (cf. 19:8). Ce sont les ¢élus, les appelés et les fideles (cf.
17:14), les chrétiens morts qui viennent de ressusciter.

19:15-16 La bataille d'Armageddon dans les environs de Jérusalem.

19:17-18 Un appel aux oiseaux charognards pour profiter du grand
souper de Dieu ; le massacre des nations venues s'opposer a Dieu.

19:19-21 L’ Antéchrist et le faux prophéte sont capturés et jetés en
enfer.

20:1-3 Satan est 1i¢ pour 1000 ans.

20:4-6 Jean vit des trones et ceux qui y €taient assis. Ce sont des
martyrs fideles, tués lors de la persécution de 1'Antéchrist,
ressuscités au retour du Christ et régnant avec lui depuis mille ans.



20:7-10 La libération de Satan apres les 1000 ans, sa rébellion
finale et sa condamnation.

20:11-15 La résurrection des méchants, le jugement du trone blanc
et la fin de la création présente.

La thése centrale de ce livre est que le royaume de Dieu est le régne
futur du Messie sur Terre. Jésus sera roi. Il est le Fils de Dieu, la
deuxiéme personne de la Sainte Trinité, Dieu lui-méme et, a ce titre, il
est toujours souverain et, comme on nous le répete a maintes reprises,
il est assis a la droite de Dieu. Mais pour les prophétes juifs, il était un
fils de Dieu, le régent de Dieu qui régnerait sur Terre a sa place.
L'expression « royaume de Dieu » est volontairement ambigué. Si
nous considérons Jésus comme Dieu, alors il s'agit du royaume de
Dieu, mais si nous le considérons comme un Messie humain, désigné
par Dieu, comme les Juifs le comprenaient, alors il s'agit du royaume
de Dieu. Son royaume ne trouve pas son origine dans la politique
humaine comme les grands royaumes de ce monde ; c'est un royaume
établi par Dieu.



